
MEDYA ENDÜSTRISI 
ÇALIŞMALARI

EDITÖR: DOÇ. DR. MESUT AYTEKİN



MEDYA ENDÜSTRISI ÇALIŞMALARI
Editör: Doç. Dr. Mesut Aytekin

Yayınevi Grubu Genel Başkanı: Yusuf Ziya Aydoğan (yza@egitimyayinevi.com) 
Genel Yayın Yönetmeni: Yusuf Yavuz (yusufyavuz@egitimyayinevi.com)
Sayfa Tasarımı: Kübra Konca Nam
Kapak Tasarımı: Eğitim Yayınevi Tasarım Birimi

T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı
Yayıncı Sertifika No: 76780

E-ISBN: 978-625-385-698-4
1. Baskı, Aralık 2025

Kütüphane Kimlik Kartı
MEDYA ENDÜSTRISI ÇALIŞMALARI
Editör: Doç. Dr. Mesut Aytekin
VI+146 s., 160x240 mm
Kaynakça var, dizin yok.
E-ISBN: 978-625-385-698-4

Copyright © Bu kitabın Türkiye’deki her türlü yayın hakkı Eğitim Yayınevi’ne aittir. Bütün 
hakları saklıdır. Kitabın tamamı veya bir kısmı 5846 sayılı yasanın hükümlerine göre 
kitabı yayımlayan firmanın ve yazarlarının önceden izni olmadan elektronik/mekanik 
yolla, fotokopi yoluyla ya da herhangi bir kayıt sistemi ile çoğaltılamaz, yayımlanamaz. 

Yayınevi Türkiye Ofis: İstanbul: Eğitim Yayınevi Tic. Ltd. Şti., Atakent mah.                                       
Yasemen sok. No: 4/B, Ümraniye, İstanbul, Türkiye

Konya: Eğitim Yayınevi Tic. Ltd. Şti., Fevzi Çakmak Mah. 10721 Sok. B Blok,                                      
No: 16/B, Safakent, Karatay, Konya, Türkiye 
+90 332 351 92 85, +90 533 151 50 42 
bilgi@egitimyayinevi.com

Yayınevi Amerika Ofis: New York: Egitim Publishing Group, Inc. 
P.O. Box 768/Armonk, New York, 10504-0768, United States of America 
americaoffice@egitimyayinevi.com

Lojistik ve Sevkiyat Merkezi: Kitapmatik Lojistik ve Sevkiyat Merkezi, Fevzi Çakmak Mah.              
10721 Sok. B Blok, No: 16/B, Safakent, Karatay, Konya, Türkiye 
sevkiyat@egitimyayinevi.com

Kitabevi Şubesi: Eğitim Kitabevi, Şükran mah. Rampalı 121, Meram, Konya, Türkiye 
+90 332 499 90 00 
bilgi@egitimkitabevi.com

İnternet Satış: www.kitapmatik.com.tr 
bilgi@kitapmatik.com.tr



 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ ....................................................................... IV 

PRENS DİZİSİNİN TARİHSEL İZDÜŞÜMLERİ ..................... 1 
Cenk Demirkıran 

VERİ GAZETECİLİĞİNDE ETKİLEŞİM VE VERİYE ERİŞİM 
PRATİKLERİ: DİJİTAL HABERCİLİĞİN YAPISAL 
DÖNÜŞÜMÜ ............................................................... 27 

Süleyman Türkoğlu 

HALİT REFİĞ VE GÖÇÜN GÖRSEL HİKÂYESİ “GURBET 
KUŞLARI” .................................................................... 45 

Pınar Akçay Demirkıran 

TÜRK DRAMA ENDÜSTRİSİNDE GÜNEY KORE YENİDEN 
ÇEVRİMLERİ ÜZERİNE BİR DEĞERLENDİRME ............... 62 

Türkay Türkan Ünlü 

DİKEY EKRAN KÜLTÜRÜ: TİKTOK ESTETİĞİNİN 
SİNEMATOGRAFİYE ETKİSİ .......................................... 76 

Ümit Sarı 

DİJİTAL PLATFORMLARDA KÜLTÜREL ÖGELERİN 
KULLANIMI ÜZERİNE BİR İNCELEME: “HAKAN: 
MUHAFIZ” ÖRNEĞİ ..................................................... 94 

Hasan Alkan, Onur Akyol 

DİJİTAL KÜLTÜR VE KİMLİK OLUŞUMU: SOSYAL 
MEDYANIN BİREYSEL VE TOPLUMSAL DÖNÜŞÜMDEKİ 
İŞLEVİ ....................................................................... 117 

Hülya Semiz Türkoğlu 

TÜRK SİNEMASI’NDA DEVRİMCİ BİR HAREKET 
GENÇ SİNEMACILAR .................................................. 131 

Mesut Aytekin 

 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

IV 

ÖNSÖZ 
Medya endüstrisi, dijitalleşme, küreselleşme ve kültürel dönüşümlerle 
birlikte yalnızca içerik üretim biçimlerini değil; anlatı yapılarından estetik 
rejimlere, üretim–dağıtım ilişkilerinden izleyici pratiklerine kadar uzanan 
çok katmanlı bir yeniden yapılanma süreci yaşamaktadır. Medya 
Endüstrisi Çalışmaları başlıklı bu kitap, söz konusu dönüşümü tekil bir 
alanla sınırlamadan; sinema, televizyon, dijital platformlar, gazetecilik ve 
popüler kültür ekseninde farklı üretim pratiklerini ve anlatı biçimlerini bir 
arada ele alan bütüncül bir çerçeve sunmayı amaçlamaktadır. Kitap, 
medyayı yalnızca metinler ve içerikler üzerinden değil, aynı zamanda 
endüstriyel, ideolojik ve kültürel ilişkiler ağı içinde 
konumlandırmaktadır. 

Bu bütüncül yaklaşım doğrultusunda kitapta yer alan sekiz bölüm, medya 
endüstrisinin farklı alanlarında ortaya çıkan dönüşümleri özgül örnekler 
üzerinden incelemektedir. İlk bölüm, dijital platformlarda tarihsel 
anlatıların nasıl yeniden üretildiğine odaklanarak, Prens dizisini 
geleneksel Orta Çağ temsillerinden ayıran mizah, parodi ve bilinçli 
anakronizm stratejilerini ele almaktadır. Kurgusal Bongomia Krallığı 
etrafında şekillenen anlatı, tarihsel gerçekliğe sadakat iddiası taşımadan, 
tarihsel figürleri ve olayları yaratıcı ve eleştirel bir süzgeçten geçirerek 
çağdaş izleyiciye sunmakta; tarihsel temsil ile popüler kültür arasındaki 
ilişkiyi görünür kılmaktadır. 

Tarihsel anlatılardan güncel medya pratiklerine geçiş yapan ikinci bölüm, 
dijitalleşmenin gazetecilik alanında yarattığı yapısal dönüşümü veri 
gazeteciliği ekseninde ele almaktadır. Verinin haberin destekleyici bir 
unsuru olmaktan çıkarak anlatının kurucu bileşeni hâline gelişi; etkileşim, 
veri okuryazarlığı ve eleştirel düşünme bağlamında tartışılmakta, açık 
veri politikaları kadar etik sorumluluklar da değerlendirmeye dâhil 
edilmektedir. Böylece kitap, kamusal yarar perspektifini medya endüstrisi 
tartışmalarının merkezine taşımaktadır. 

Üçüncü bölüm, medya endüstrisinin tarihsel ve ideolojik boyutuna 
sinema üzerinden yaklaşmaktadır. Halit Refiğ’in Ulusal Sinema anlayışı 
çerçevesinde Gurbet Kuşları filmi, göç olgusunun görsel ve anlatısal 
temsili üzerinden incelenmekte; modernleşme, kentleşme ve ulusal 
kimlik tartışmaları toplumsal gerçekçi bir anlatı bağlamında ele 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

V 

alınmaktadır. Bu bölüm, medya üretiminin yalnızca estetik değil, aynı 
zamanda toplumsal bir müdahale alanı olduğunu göstermektedir. 

Dördüncü bölüm, küresel medya akışlarının yerel endüstriler üzerindeki 
etkisini televizyon dizileri üzerinden tartışmaktadır. Güney Kore drama 
endüstrisinin küresel başarısı ve K-dramaların Türk televizyonlarında 
yeniden çevrimler yoluyla kalıcı bir anlatı kaynağına dönüşmesi, kültürel 
yakınlık, evrensel temalar ve ticari güven unsurlarıyla birlikte 
değerlendirilmektedir. Bu bağlamda yeniden çevrimler, içerik tercihinden 
ziyade endüstriyel bir strateji olarak ele alınmaktadır. 

Beşinci bölüm, dijital kültürün estetik düzlemde yarattığı dönüşümü 
sinematografi üzerinden incelemektedir. TikTok estetiği ve dikey ekran 
kullanımının kadraj, ritim, montaj ve izleyici deneyimi üzerindeki 
etkileri, medya ekolojisi ve post-sinematik anlatı yaklaşımları 
çerçevesinde ele alınmakta; dikey format, teknik bir tercihin ötesinde 
kültürel ve estetik bir rejim olarak konumlandırılmaktadır. 

Altıncı bölüm, dijital platformlarda yerel kültürel temsillerin küresel 
anlatılarla nasıl yeniden kurgulandığına odaklanmaktadır. Netflix’in ilk 
Türk orijinal yapımı Hakan: Muhafız örneği üzerinden yürütülen 
göstergebilimsel analiz, yerel semboller, değerler ve ritüellerin küresel bir 
süper kahraman anlatısı içinde “küyerel” bir yapıya nasıl dönüştüğünü 
ortaya koymaktadır. Bu bölüm, platform ekonomisinin kültürel dolaşım 
üzerindeki etkisini tartışmaya açmaktadır. 

Yedinci bölüm, medya endüstrisinin dönüşümünü bu kez kimlik ve 
özneleşme süreçleri üzerinden ele almaktadır. Dijital kültür ve sosyal 
medya bağlamında kimliğin performatif, müzakereye açık ve sürekli 
yeniden üretilen bir yapı hâline gelişi analiz edilmekte; görünürlük, 
etkileşim ve toplumsal geri bildirim mekanizmalarının bireysel ve 
toplumsal kimlik inşasındaki rolü tartışılmaktadır. Katılım, tutarlılık, 
uyarlanabilirlik ve misyon boyutlarıyla ele alınan dijital kültür, bireyler 
kadar topluluklar ve örgütler üzerindeki çok katmanlı etkileriyle 
değerlendirilmektedir. 

Kitabın son bölümü ise medya endüstrisine tarihsel ve eleştirel bir karşı-
perspektif sunmaktadır. Avrupa’daki sosyalist sinema düşüncesi ve 
Üçüncü Sinema örneklerinden hareketle Türkiye’de ortaya çıkan Genç 
Sinemacılar hareketi incelenmekte; ticari sinemaya karşı geliştirilen 
kolektif, politik ve bağımsız üretim pratikleri ele alınmaktadır. Dönem 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

VI 

içinde değişik türlerin denendiği Yeşilçam’dan farklı bir kolda ilerleyen 
Genç Sinemacılar’ın doğuşundan başlayarak, gelişme ve dağılma süreci 
anlatılarak hareketin neden ve niçinleri ortaya konulmuş; bu az bilinen 
özellikle Türk belgesel film ve kısa film tarihi açısından önemli sinema 
hareketi anlatılmaya çalışılmıştır. Bu bölüm, sinema endüstrisinin 
yalnızca hâkim üretim modelleriyle değil, alternatif örgütlenmeler ve 
karşı-sinemasal deneyimler üzerinden de okunabileceğini göstermektedir. 

Bu yönleriyle “Medya Endüstrisi Çalışmaları”, farklı dönemleri, 
platformları ve anlatı biçimlerini bir araya getirerek medyayı hem tarihsel 
süreklilikler hem de güncel endüstriyel dinamikler bağlamında ele alan 
disiplinlerarası bir çalışma sunmaktadır. Kitap, medya üretimini teknik 
bir süreçten öte, kültürel, ideolojik ve toplumsal bir mücadele alanı olarak 
değerlendirmeyi amaçlamaktadır. 

 

 

Doç. Dr. Mesut AYTEKİN 

İSTANBUL 
 
  



 
 

PRENS DİZİSİNİN TARİHSEL İZDÜŞÜMLERİ 

Cenk Demirkıran* 

Giriş 

Tarih konulu film ve diziler anlatı yapıları, olay örgüleri ve tarihsel 
gerçekliğe bağlılık düzeyleri ile ilgili çeşitlilik içerir. Birebir tarihsel 
gerçekliği yansıtan film ve diziler yanında tarihsel olgu çevresinde 
kurgusal öyküler oluşturan, tarihi sadece bir fon olarak kullanan yapımlar 
da bulunmaktadır. 

Tarihsel konuların mizah ile ele alınması da ayrı bir incelik 
gerektirmektedir. Sinemamızda absürt komedi türünde tarihi filmler 
yanında televizyon sektörümüzde komedi unsurlarını tarihsel gerçeklik 
içinde kullanan diziler de çekilmiştir. Bunların bir kısmına Ramazan 
aylarındaki yayın içeriklerinde rastlamak mümkündür.  Tüm bunların 
dışında 2023 yılında bir dijital platformda yayınlanmaya başlayan Prens 
dizisi farklı üslubuyla dikkatleri üzerine çekmiştir. Prens, Ortaçağ 
Avrupası gibi toplumun genel olarak az bildiği bir dönemde geçen bir 
hikâyeye ve alışılmışın dışında anti kahramana sahip bir dizidir.  

Prens, 16 Haziran 2023’te Blu TV adlı dijital platformda ilk sezonu 8 
bölüm olarak yayınlanmış, Dizinin ikinci sezonu yine Blu TV’de 2024’te 
devam etmiş, üçüncü sezonu ise Blu TV’nin satılmasıyla HBO Max adını 
alan platformda yayınlanmıştır. Yönetmenliğini Bülent İşbilen ve 
Gökdeniz Uslu’nun yaptığı dizi MGX Stüdyolarında çekilmiştir. Dizinin 
başrollerini Giray Altınok, Serdar Orçin, Ceyda Düvenci, Aslı Tandoğan 
Çağdaş, Onur Öztürk  ve Derya Pınar Ak paylaşmaktadır. 

MGX Stüdyoları Türkiye’nin ilk sanal prodüksiyon stüdyosudur. Led 
teknolojisinin kullanıldığı stüdyoda Led Duvar ve Led Tavan sistemine 
ek olarak taşınabilir Led duvarlar ve hareketli sahne bulunmaktadır. Led 
sistemler sayesinde gerçekçi bir aydınlatma sağlanmaktadır. Unreal 
Engine çevresel tasarım ve sanal dünyalar oluşturma imkânı veren stüdyo 
yeşil perde olmadan gerçek zamanlı olarak sahneyi görebilme imkanı 
sunmaktadır. Gerçek zamanlı olarak sanal dekoru oyuncuların 

 
* Prof. Dr., İzmir Katip Çelebi Üniversitesi Sosyal ve Beşeri Bilimler Fakültesi Medya ve İletişim Bölümü, 
cenkdemirkiran@gmail.com 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

2 

görebilmesi oyun performansı açısından da bir avantaj yaratmaktadır 
(https://www.studiomgx.com/tr/). 

Dizinin senaryosu Giray Altınok ve Kerem Özdoğan tarafından 
yazılmıştır. Dizinin çıkış noktası Giray Altınok’un sosyal medya 
hesabında yarattığı bir karaktere dayanmaktadır. Altınok projenin önce 
“Kral” adıyla düşünüldüğünü ancak bu adın telifinin alınmasından dolayı 
“Prens” isminde karar kıldıklarını ifade etmektedir. Altınok, prensliği 
şöyle tanımlar: “Bir gün kral olabilme ihtimali olan, ertesi gün öldürülme 
ihtimali de olan bir konumda prenslik her zaman.” (MGX, 2024). 

Bu çalışmada Prens dizisinde, tarihsel gerçeklikteki ülkeler ve 
milletlerin dizinin kurgusal karakterleri ve kurgusal ülke Bongomia ile 
ilişkisine bir bakış sunulmaktadır. Dizideki kurgusal olayların tarihsel 
olaylarla paralelliği ve parodisine odaklanılmaktadır. Başka bir ifadeyle 
kurmaca bir dizideki anlatının tarihsel gerçeklikteki izdüşümleri 
incelenmektedir. Bu izdüşümlerin incelenmesi krallıklar, düklükler, 
imparatorluklar ve halkların diziye tarihsel gerçeklikle nasıl 
bağlantılandırıldığını da ortaya çıkarmaktadır. 

Dizinin Evreni 

Dizi bir anti kahramanın maceralarını anlatır ve bir anlatıdaki anti 
kahramanın olması gereken tüm özelliklerini taşır. Prens karakterinde bu 
tür kahramanların özelliklerinden olan ahlak ve cesaret yoktur. Özverili 
ve erdemli değildir. Ailesi tarafından dışlanmıştır. Hatta dizideki kurgusal 
ülke Bongomia’nın halkı tarafından da dışlanmıştır. Kişisel çıkarları 
doğrultusunda bencilce hareket eder. Manipülatördür. Prens karakterine 
ailesi bir isim dahi koymamıştır. Doğuştan istenmeyen birisidir ve isim 
koymaya bile tenezzül edilmemiştir. O nedenle unvanı ismi olmuştur. 

Dizinin evreni Orta Çağ Avrupası’dır. Ancak dizinin bir komedi 
olmasından dolayı Orta Çağ zaman diliminde ve daha ötesinde 
gezinebilmektedir. Dizinin senaristlerinden Kerem Özdoğan bunu şöyle 
özetlemektedir: “1300’lerle 1450 arasını kullanıyoruz Bongomia 
içerisindeysek. Eğer karakterler Bongomia dışına çıkarlarsa 1200 ile 1700 
arasındaki olaylar veya karakterleri alıyoruz (MGX, 2024) Genel sanat 
yönetmeni Reza Himmeti de filmsel zaman ve filmsel mekân yaklaşımını 
şu şekilde ifade etmektedir: “Biz birebir Avrupa Orta Çağı’nı 
kopyalamadık. Farklı zaman dilimlerini kopyaladık ama Avrupa Orta 
Çağı’nı merkeze oturttuk (MGX, 2024). 

https://www.studiomgx.com/tr/


Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

3 

Dizinin hikayesi Balkanların doğusunda yer alan Bongomia adlı 
küçük bir hayali ülkede geçer ve bu ülkenin geçmişi de 20 yıllıktır. 
Komutanları gerçek bir orduya karşı savaşmamıştır. Küçük çatışmalarla 
ülkeyi kurmuşlardır. Zaten dizinin ilk sezonunda öldürülen Kral Thun ilk 
kraldır. Yeni bir krallık olması nedeniyle yönetimsel olarak henüz 
oturmamış birçok konu bulunmaktadır.  

Prens karakteri tuhaf, bencil, dengesiz biri olarak birçok işi berbat 
eden bir karakterdir. Prens karakteri çevresinde yaratılan mizahı Giray 
Altınok şöyle özetlemektedir: “Bizim mizahımız tamamen şuradan 
geliyor: Bir drama içinde, olabilecek tüm dramatik aksiyonların yaşandığı 
bir yerde ortaya tek bir ruh hastası bir karakter attığımız zaman bir 
mikrop gibi etrafa bulaşıp her şeyi nasıl berbat ettiği ve herkesi nasıl ister 
istemez kendine dönüştürdüğü ile ilgili bir mizah var Prens’te (MGX, 
2024). 

Dizideki karakter isimlerinin bir kısmının tarihsel karşılığı 
bulunmaktaysa da Bongomia Krallığı kraliyet ailesinin isimleri tarihsel 
karşılıkları bulunmayan, hayal ürünü ve hatta günlük yaşamdan 
alınmadır. İsimleri nasıl buldukları ile ilgili olarak Giray Altınok sosyal 
medyadaki bir röportajında şunları anlatır: “Karakterleri Kerem’le 
yazdık, isim arıyorduk.  Ben de o zaman kupon yapmıştım. Maçkolikten 
maçları takip ediyorum. Kerem ‘ya şu kraliçeye bir isim bulalım’ dedi. 
Böyle İsviçre liginde maçlara oynamıştım ona bakıyordum. Sion dedim 
çok güzel bir isim olur. Takım var. O zaman dedi karşısındakini de kral 
koyalım. Thun diye bir takımla oynuyor Sion. Dedim yaz Sion-Thun. 
Kralla-Kraliçenin ismini öyle bulduk mesela. Hiç öyle nasıl olur, alt 
metni nasıl olsun diye düşünmedik. Anarkhia, latince anarşi demek. 
Anarkhia’nın durumu ortada zaten. Sion-Thun, Anarkhia böyle çıktı. 
Hasharia biraz Arya Stark’a benziyor Game of Thrones’daki, onun 
haşırlısı, Hasharia yaptık geçtik. Kalesh zaten dünyanın en kalleş adamı 
olduğu için onun sonuna bir h ekledik. Kalesh oldu. Yani isimleri 
hakikaten böyle bulduk.” (Birsen Altuntaş, 2024).  

Esasen dizi gerek mizah, güncel göndermeler, tarihsel karakterler ve 
tarihsel referanslarla tasarlanan dekor, aksesuar ve olay örgüsü açısından 
oldukça zengindir. Tarihsel olaylar dizinin kurgusal karakterleriyle 
oldukça natürel bir biçimde bağlanır. Dizinin akışı içinde birçok gerçek 
tarihsel karakterin yanı sıra kurgusal karakterler de bulunmaktadır.  

 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

4 

Macarlar ve Macar Krallığı 

Dizide Macarlarla mücadele 3 sezonda da devam eder. Bu dönemler 
Macarların henüz Osmanlı egemenliğine girmediği yıllardır. Birinci 
sezon Macarların Avrupa’da yayılmakta olduğu bilgisiyle başlar. Macar 
Ordusu Bongomia’ya yaklaşmıştır. Bongomia’nın komşuları vergi 
vererek Macar üstünlüğünü kabul etmiştir. Kral Thun’un kardeşi Vezir 
Kalesh de Macarlara vergi vermeyi savunmaktadır. Böylece 
Bongomia’ya saldırılmayacağı görüşündedir. Kral Thun ise savaşma 
taraftadır. Ancak Arnavutlar, Boşnaklar ve Sırplarla da ilişkileri bozuk 
olduğundan bir destek göremeyecekleri de açıktır. Zira ilerideki 
bölümlerde görüleceği üzere Prens’in yaptığı hatalardan dolayı dostları 
kalmamıştır. 

Macar tehdidi kapıdayken Prens Thenio ve Vezir Kalesh, Kral Thun’u 
bir suikastle öldürür. Thenio kral olur. Macar Kralı Louis, Bongomia’nın 
Macarların himayesine girmesi için Kalesh ile anlaşmıştır. Böylece 
Kalesh de Bongomia’nın tahtına geçecektir. Ancak bunu Kalesh henüz 
başaramamıştır. Bu nedenle Kral Louis, oğlu Stefan’ı işin ciddiyetini 
anlasınlar diye Bongomia’ya gönderir.  

Tarihsel gerçeklikte I. Lajos, Büyük Lajos veya 1. Louis’nin hayatta 
kalan bir erkek çocuğu bulunmadığından hükümdarlık kızı Kraliçe 1. 
Mary ile devam etmiştir. Dizideki Kraliçe Mary karakteri 1382-1385 
yılları arasında, babası I. Lajos’un ölümüyle tahta geçen Kraliçe 1. 
Mary’dir. Dizide Macar Krallığı’ndan tarihsel kişilikler seçilerek bir aile 
oluşturulduğu görülmektedir. Kral I. Louis, Kraliçe I. Mary’nin babasıdır. 
Dizide ise Kral Louis ve Kraliçe Mary karakterleri evlidir. Oğulları da 
Anjoulu Stefan’dır. Tarihsel gerçeklikte ise Anjoulu Stefan Kraliçe 
Mary’nin amcasıdır. 

Tarihsel gerçekliğe baktığımızda Kraliçe Mary tahta geçmesinden kısa 
bir süre sonra 1358’de Sigismund ile evlenmiştir. Kraliçe Mary’nin ve 
Sigismund’un bir oğlu bulunmamaktadır. Sigismund aynı yıl Macaristan 
Kralı olarak taç giymiştir. Kral Sigismund, Niğbolu Savaşı’nda 
Osmanlılara yenilen birleşik Hıristiyan ordularına komuta etmiştir. 

Dizide Sigismund’dan bahsedilmemektedir, zaten çekirdek aile Kral 
Louis, Kraliçe Mary ve oğul Anjoulu Stefan olarak tasarlanmıştır. 
Anjoulu Stefan, Bongomia’da Prens karakterinin bir sakarlığı sonucu 
kılıçla ölür.  



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

5 

Dizinin Anjoulu Stefan karakterini tarihsel gerçeklikte Capetian 
Hanedanı’nın alt kolu olan Anjou Hanedanı’na mensup Anjoulu 
Stefan’dan türetildiği görülmektedir. Stefan Slavonya düküdür. 
Transilvanya, Hırvatistan ve Dalmaçya’yı da yönetmiştir. Anjoulu Stefan, 
Kral Mary’nin amcasıydı. Hatta 1. Louis’nin hayatta kalan bir erkek 
çocuğu olmadığından Anjoulu Stefan tahtın varisi olarak görülüyordu. 
Ancak yeterli siyasi desteği sağlayamadığından hükümdarlık Kraliçe 
Mary ile devam etmiştir.  

Diziye dönecek olursak Anjoulu Stefan’ın ölümü üzerine Kral Louis 
Bongomia’ya saldırıya geçer ancak Saksonya Dükü Philip’in 
Bongomia’ya yardıma gelmesiyle Macarlar yenilir. Kral Louis de bu 
savaşta öldürülür. Bunun üzerine tahta Kraliçe Mary geçer. Hem oğlu, 
hem kocası Bongomialılar tarafından öldürülen Kraliçe Mary, Macar 
ajanı Sisilia’nın Thenio’yu kendine aşık ederek Bongomia kraliyet 
ailesinin içine girmesiyle Bongomia’yı topraklarına katar. Bongomia’nın 
başına da Sion’u Kraliçe olarak geçirir. İkinci sezon Macar işgalindeki 
Bongomia’da başlar. Prens domuz pisliği temizleme işinde, Thenio ise 
demircide çalıştırılmaktadır. 

Eski Müttefikler  

Bosna 

Bosna, dizide Bongomia’nın komşusu ve dost ülke olarak temsil 
edilir. Hasharia’nın Macarların saldırısı öncesinde müttefik desteğini 
sorguladığı kraliyet toplantısında flashback ile Boşnaklarla Bongomlar 
arasında yaşananlar ekrana gelir. Boşnakların kurtuluş günü 
kutlamalarına Bongomia Kralı Thun ve ailesi de katılmıştır. Kral 
Tomaseviç Boşnakların bağımsızlık ateşini ateşli okla yakmayı Kral 
Thun’a teklif eder. Ancak işgüzar Prens, babası Kral Thun’un elinden yay 
ve oku alır, Kralın talimatıyla ağabeyi Thenio ona müdahale eder ve 
yaşanan arbedede yaydan çıkan ateşli ok temsili bağımsızlık ateşi yerine 
yanlışlıkla bayraklara ve tüllere denk gelir. Bu kaza sonucu Boşnak sarayı 
yanmaya başlar. Yangın iki gün sürmüştür. Bu olay üzerine Boşnaklar, 
Bongomia sınırını güçlendirmiş, askerlerine "Bongomialı görürseniz 
anında öldürün" emri verilmiştir. 

Dizide yer alan Kral Tomaseviç karakteri tarihsel gerçeklikte var olan 
bir kraldır. Kral Tomaseviç, Bağımsız Bosna Krallığı’nın Osmanlı 
idaresine girmeden önceki son kralıdır.  



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

6 

Arnavutluk 

Arnavutluk ile ilişkilerin ne durumda olduğu da yine Hasharia’nin 
müttefik desteğini sormasına cevap olarak flashback ile seyirciye 
gösterilir.  Arnavutluk kralı Çin’den gelin almıştır. Prens düğünde büyük 
bir gaf yapar. Gelinin Çinli olduğunu bilmez ve Çin’den gelin almayı 
küfür ederek kınar. Üzülen gelin ağlayarak kaçarken kuleden aşağı 
düşmüştür. Arnavutlarla da ilişkiler bu şekilde bozulmuştur. Dizide 
temsil edilen hükümdar Theodor’un tarihteki izdüşümü muhtemelen 14. 
yüzyıl ortalarında yaşamış olan II. Theodor Muzaka’dır. 

Sırbistan 

Sırbistan da Prens nedeniyle Bongomia’nın arasının bozulduğu eski 
müttefiklerdendir. Hasharia çocukluğunda Sırplara Bulgarlarla savaşırken 
desteğe gittiklerini hatırlar. Ancak gerçeğin biraz daha farklı olduğunu 
öğrenir. Prens’in savaşa giderken uygun kombini bir türlü bulup da hızlı 
hazırlanamamasından dolayı geç kaldıklarını ve Sırbistan ordusunun 
savaş meydanında Bongomia desteğe gelmeden yok olduğu gerçeği 
flashback ile gösterilir. Bunun üzerine Belgrad’ın girişine Bongomia 
Kralı Thun’un başsız bir heykeli dikilmiştir. 

Dizide savaş alanında Sırpların ölen askerleri gösterilirken ekranda 
Velbazdh-Bulgaristan yazar. 1330’da yapılan Velbazhd Savaşı, tarihte 
Köstendil Savaşı olarak da bilinmektedir. Bugün Bulgaristan’ın batısında 
yer alan Köstendil şehri yakınlarında gerçekleşen bu savaşta, Sırp 
Krallığı, Bulgar İmparatorluğu ve Bizans İmparatorluğu’na karşı 
savaşmıştır. Savaşı dizideki sahnenin aksine Sırplar kazanmıştır. 

En Yakın Müttefik: Saksonya 

Saksonya Düklüğü dizi evreninde Bongomia’nın tek müttefikidir. 
Dizideki Saksonya dükünün oğlu Philip’in izdüşümünü tarihteki Saxe-
Altenburg Dükü olarak hüküm sürmüş olan Johann Philipp’de bulabiliriz.  

Bugün Almanya’nın Saksonya Eyaleti sınırları içinde kalan tarihi 
Saksonya Dükalığı dizide tek bir dükalık olarak geçer. Tarihsel 
gerçeklikte bu bölgede bölünmelerden ve paylaşımlardan kaynaklı başka 
Sakson dükalıkları da bulunmaktaydı. Johann Philipp de Saxe Altenburg 
dükalığını yönetmiştir. Öte yandan dizi evrenindeki Philip karakteri Saxe 
Meiningen dükünün veliahtıdır. Dük ise Ven Horn’dur. Tarihsel 
gerçeklikte bu ismin bir izdüşümü bulunmamaktadır. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

7 

Saxe Meiningen veliahtı Philip, Prens’in Hasharia adına yazdığı 
mektuplarla Hasharia’ya görmeden aşık olmuştur. Philip Hasharia’yı 
görmeye gelirken Macarlara esir düşmüştür. Prens ve Hasharia da 
Macarlara esir düştüğünde onunla tanışırlar. Prens, Macar Kralını ikna 
ederek Philip’i serbest bıraktırır. Philip’in eline de bir mesaj sıkıştırır. 
Philip, Macarlar Bongomia’yı almaya geldiğinde ordusuyla desteğe 
gelerek savaşı Bongomia’nın kazanmasını sağlar. Ancak düğünlerinde 
İsveçliler tarafından öldürülecek ve Hasharia da kaçırılacaktır. 

Fransa 

Fransa Kralı Charles, Prens Bongomia Kralı iken onu Fransa’ya 
çağıran bir mesaj gönderir. Macar saldırısı karşısında müttefik arayan 
Bongomia için bu bir mucizedir. 

Hasharia Prens’in Fransa’ya yaltaklanmak için giydirdiği Fransız 
asker kıyafetiyle Fransız sarayında komutan zannedilerek yanlışlıkla bir 
toplantıya dahil edilir. İngiltere ile savaşa hazırlanan Fransızlar olası 
harekat planlarını tartışmaktadır. Hatta toplantıdaki Fransız general daha 
sonra Yüz Yıl Savaşları olarak anılacak olan İngiltere ve Fransa savaşına 
atıfta bulunarak: “Bir sürpriz istemiyorum. Yüzyıl savaşacak halimiz 
yok.” der. Hasharia ise buna karşılık: “Açıkçası planınız buysa yüz yıl 
savaşmanız gerekebilir.” diyerek kendi planını anlatır. 

O sırada Jeanne d’Arc karakteri odaya gelir. Hasharia’nın planının 
haklılığı ortaya çıkar ve general Polonya’ya destek olarak Macarlarla 
savaşmaya yollayacakları ordunun da İngiltere ile savaşmak için 
yönlendirilmesi emrini verir. Bongomia’nın Macarlara karşı olası desteği 
de Hasharia’nın bilmeden verdiği fikir ile boşa çıkmıştır. 

Macarların üzerine yürümeyi planlayan Fransa Kralı VI. Charles, 
Bongomia Kralı Prens ile tanışmak istemiştir çünkü küçük bir ülke olan 
Bongomia’nın Macarlara karşı kazandığı zaferden etkilenmiştir. Özellikle 
Prens’in Macar Kralı’nı öldürmesinden dolayı onu tanımak istemiştir. 
Kral, Bongomia’ya her türlü desteği verebileceğini söyler. Prens çok 
sevinse de Hasharia’nın Fransızlara verdiği fikir, komutanları Lark ve 
Orion’un giysilerini saunada çaldırmış olarak havluyla kralın huzuruna 
gelmeleri ve Kaleş’in de Prens’in kaybettiği hediye kolyenin yerine 
Kraliçe’nin kolyesini çalması nedeniyle Fransa ile ilişkilerinin 
bozulmasına ramak kalır. Gerçek kolyenin bulunmasıyla bir facianın 
eşiğinden dönerler.  



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

8 

Bir sonraki Fransa ziyaretinde ise bu defa Kral Kalesh’tir. Prens ile 
birlikte gitmişlerdir. Yine Fransa’dan destek isterler. Bu kez desteği 
Kuzey ülkesine, İsveç’e karşı isterler. Çünkü İsveç Kralı’nın gönderdiği 
adamlar, Saksonya Veliahtı Philip’i düğünde öldürüp, Hasharia’yı 
kaçırmıştır.  

Kralın huzuruna çıkmadan önce Kralın nasıl olduğunu sorduklarında 
Kahya: “Son zamanlarda zihni oldukça bulanık. Bir gün kendini neşeli ve 
iyi hissederken bir başka gün ruhsal çöküntü içine düşüyor.” diyerek Kral 
VI. Charles’ın tarihsel gerçeklikte var olan akıl hastalığına gönderme 
yapar. Kalesh’in de sözleri bunu pekiştirir: “Durumumuzu ancak bir 
deliye kabul ettirebiliriz.” 

Bu sırada Prens sarayın duvarına çişini yapan Kralın oğlunu azarlar. 
Çocuk da karşılık verir. Çocuğa küfreder, çocuk da onun yüzüne tükürür.  
Bu çocuk, tarihsel gerçeklikte Jeanne d’Arc’ın desteğiyle ileride tahta 
geçecek olan Kral VII. Charles’dır. 

Kral VI. Charles’ı ziyarete gelenlerden biri de Eflak Voyvodası 
Vlad’dır. Prens Nostradamus’a uğradığında Kahya, Vlad’ı Bongomia 
Kralı Kalesh ile tanıştırır. Vlad Osmanlı’ya karşı destek istemek için 
Fransa’ya gelmiştir. Nostradamus’un ikram ettiği yanan otu koklayan 
Prens otun verdiği uyuşukluk ile oradan çıkar ve Vlad’la karşılaşır. 
Ancak otun etkisinde olduğundan Vlad’ı ve geçmişte yaşanan olayı 
hatırlayamaz. Vlad ise her şeyi hatırlamakta ve düşmanca davranmaya 
devam etmektedir. 

Kalesh, Fransa Kralı ile görüşürken başlangıçta Kralın aklı başındadır. 
Bongomialıların Macarları durdurarak Fransa’yı rahatlatmalarından 
dolayı memnuniyetini dile getirir. Ayrıca Orléans kuşatması ile ilgili 
planın Hasharia tarafından yapıldığını da öğrendiğini söyler ve takdir 
eder. Tam Kuzey’in saldırılarından Fransa’nın da rahatsız olduğunu 
söylerken Prens girer. Vlad’ın Kuzey’de yaşananları anlatmış 
olduklarıyla Kral Charles’ın kafası iyice karışır ve aklından iyice şüphe 
etmeye başlar. Kral VI. Charles ile Prens başbaşa kalıp konuşurlarken, 
Kalesh, Fransız Kraliçesi ile dertleşir. Bu dertleşme yakınlaşmalarına 
neden olur ve Kraliçe Kalesh’le beraber olur. 

Kraliçe Isabeau, Kral VI. Charles’ın akıl hastalığından dert yanar: 
“Charles’ın aklının gidip gelmesi beni gerçekten çok yıprattı. Her sabah 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

9 

yanınızda uyanan kişinin güne nasıl başlayacağını bilememek, hatta sizi 
düşmanı görüp canınıza kıyacağını düşünmek…” 

Tarihsel gerçeklikte Kraliçe Isabeau'nun, bu korkusundan dolayı Kral 
ile kraliyet yatağını paylaşmayı da sona erdirdiği belirtilir. Bu bilgiye 
Doktor Duprénin 1910’da yayımladığı makalesinden ulaşıyoruz. Ayrıca 
Dupré makalesinde Isabeau’nun yaşadığı sıkıntıyı da anlatır: “Isabeau de 
Ravière ona yaklaşıp iffetli aşkının işaretlerini göstermeye çalıştığında, 
Kral onu geri çevirerek adamlarına nazikçe şöyle derdi: “Bu kadın da 
kim, gözümün önünden gitmiyor? Bir şeye ihtiyacı olup olmadığını 
öğrenin ve onun tacizlerinden ve ısrarlarından beni kurtarın, böylece 
adımlarımın peşinden gelmesin (Dupré, 1910: 846, 847).” 

Doktor Ernest Dupré bu makalesinde Kral VI. Charles’ın aklı hastalığı 
ile ilgili Orta Çağ’dan 20. yüzyıla kadar yazılan belgeleri, kitapları 
inceleyerek vardığı tanıyı eldeki bilgilerin ışığında şöyle tanımlamıştır: 
“Duygusal ve iradi dengesizlik. Manik atakların baskın olduğu, karışık 
durumların görüldüğü aralıklı psikoz. Enfeksiyöz veya toksik olayların 
ardından, kısa süreli, manik heyecanla birleşen, konfüzyon ve anksiyete 
krizlerinin epizodik olarak ortaya çıkması (Dupré, 1910:867). 
Araştırmacılar son dönemlerde Kral VI. Charles’ın bipolar olduğu 
yönünde Haustgen bir asır sonra Dupré’nin tanısının doğruluğunu 
vurgulamaktadır (Haustgen, 2017: 39). 

Dizinin Fransız Sarayı sahnelerinde Kral VI. Charles Prens’le 
sohbetinde zihninin karışıklığından bahseder. Prens onu Kuzey’e 
saldırması için ikna eder. Ancak henüz bunu belgeye dökemeden Kral VI. 
Charles Prens’in dayısının camdan atlayarak intihar etmesini 
anlatmasından ilham alarak sarayın balkonundan kendini boşluğa bırakır 
ve intihar eder. Böylece Nostradamus karakterinin dizideki kralın göğü 
kucaklayacağı kehaneti de çıkmış olur. Tarihsel gerçeklikte ise Kral 
intihar etmemiştir. Doğal yollardan ölmüştür.  

Dizinin Fransa’da geçen sahnelerinin tarihsel gerçeklikle bağına 
bakıldığında oldukça iyi tasarlanmış olduğu görülür. Yüzyıl Savaşları, 
İngiltere ve Fransa Krallıkları arasında yaşanan ve 1337-1453 yılları 
arasında 116 yıl süren bir savaş silsilesidir. Kral VI. Charles 1380-1422 
yılları arasında hüküm sürerken yüzyıl savaşları devam ediyordu.  

Yüzyıl Savaşları sırasında Fransa'da hüküm süren VI. Charles'ın akıl 
sağlığı sorunları ve ülkenin Burgonya ile Armagnac fraksiyonları 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

10 

arasındaki iç savaş, tahtın geleceğini belirleyen Troyes Antlaşması'na 
(1420) zemin hazırlamıştır. Burgonya Dükü Korkusuz Jean'ın Veliaht 
Prens Charles'ın destekçileri tarafından suikasta uğramasıyla Kraliçe 
Isabeau de Bavière ve Burgonyalılar, İngiltere Kralı V. Henry ile ittifak 
kurmuştur. Bu siyasi ve askeri baskı sonucunda imzalanan antlaşma ile 
Veliaht Prens Charles tahttan resmen men edilmiş; onun yerine V. Henry, 
VI. Charles'ın kızı Catherine de Valois ile evlenerek Fransa Naibi ilan 
edilmiş ve VI. Charles'ın ölümünden sonra Fransa tahtına geçecek yasal 
mirasçı olarak tanınmıştır. Bu karar, Fransız tahtını İngiliz Plantagenet 
Hanedanı'na devretme girişimi olarak modern Fransız ulusal kimliğini 
derinlemesine etkileyen bir ihanet eylemi olarak tarihe geçmiştir. 

Kral VI. Charles ve eşi Kraliçe Isabeau de Bavière’in, oğulları 
Charles'ı İngiltere kralı lehine mirastan mahrum bırakmaları sonrasında 
1422’de Kral Charles öldü. 1424 yılında İngilizler Charles'ın topraklarını 
işgal etmiş ve Loire Nehri'nin geçişinde kilit öneme sahip olan Orléans 
şehrini kuşatmışlardır. Şehir düştükten sonra, ülkenin geri kalanını 
kolayca fethedebileceklerdi. Ancak Orléans, on sekiz yaşındaki cahil bir 
köylü kızı olan Jeanne d'Arc sayesinde düşmemiştir 
(https://www.histoire-france.net/moyen/jeanne-darc). 

Dizide Jeanne d’Arc’ın da yer alması tarihsel gerçeklikle 
örtüşmektedir. Zira Jeanne d’Arc 15. yüzyılda yaşamış ve Yüzyıl 
Savaşları’nda önemli rol almış bir ulusal kadın kahramandır.  

Rivayete göre Jeanne, 13 yaşındayken, bir şövalye kılığında Aziz 
Michel, Aziz Marguerite ve Aziz Catherine'i görür. Başmelek ve iki 
azize, ona veliahtı Reims'e götürerek taç giydirmesini ve “İngilizleri 
Fransa'dan kovmasını” emreder. Jeanne kimseye bundan bahsetmez 
ancak aylar ve yıllar geçtikçe sesler ısrarla geri gelir. On altı yaşında, 
seslerden bahseder ama bir süre kimseyi inandıramaz. Kararlı tavrından 
dolayı yanına birkaç koruma ekibi verilerek, erkek kılığında Chinon’a 
veliahtı görmeye gider. Jeanne d'Arc gelmeden önce, Orléans teslim 
olmanın eşiğindeydi, şehir kaynaklarını tüketmiş ve bitkin düşmüştü. 
Azincourt'ta esir alınan Orléans Dükü Charles'ın yerine, üvey kardeşi 
Jean, namı diğer Dunois, şehri cesurca savunuyordu. Jeanne gizlice şehre 
girerek Dunois ile buluşur. Ona bir saldırı düzenlemesini emreder, ancak 
son saldırı o kadar felaketle sonuçlanmıştır ki, Dunois takviye kuvvetleri 
beklemeyi tercih eder. Jeanne işleri ele alır, bölgede iki İngiliz kalesi 
vardır, onlara saldırmak gerekir! Jeanne, Augustins kalesine bizzat 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

11 

saldırır, garnizon onu takip eder ve saldırı başarılı olur. Akşam savaş 
konseyinde Dunois ve adamları burada durmak isterler ancak Jeanne 
reddeder. Halkı ayaklandırır ve bütün gece hazırlık yaparlar. Ertesi gün 
saldırı başlar, kale çok güçlüdür, kayıplar yüksektir, Jeanne göğsünün 
üstünden bir tatar yayı okuyla vurulur. Yara yüzeyseldir, Jeanne geri 
dönüp askerlerini cesaretlendirir. İngilizler paniğe kapılır, Loire Nehri'ne 
atlarlar ve 8 Mayıs 1429'da Orléans kurtarılır. Bu bir mucizedir! Jeanne 
için Orléans'ın ele geçirilmesi, görevinin ilahi niteliğini kanıtlar, kalabalık 
ona şifa verme gücü bile atfeder. (https://www.histoire-
france.net/moyen/jeanne-darc) 

Dizide zamanlama kurgusal olarak biraz değiştirilmiştir. İngilizler 
Orléans’a doğru harekete geçtiğinde Jeanne d’Arc da Kral VI. Charles’ın 
ordusunda gösterilmiştir. VII. Charles, Orléans Kuşatması'nın 
kırılmasından ve Jeanne d'Arc'ın ona sağladığı askeri ve manevi 
destekten sonra meşruiyetini tüm Fransa'ya kabul ettirmek için Reims'de 
17 Temmuz 1429’da taç giymiştir. 

Korsan Adası ve Kaptan Van DIJK 

Kuzey’e yolculuk yaparken açık denizde Prens’in karşısına korsan 
Kaptan Van Dijk çıkar. Van Dijk Hollandalı bir korsandır. Dizideki 
korsan karakterinin adının Van Dijk olarak belirlenmesinin tarihsel bir 
bağlantısı değil, futbol ile bağlantısı bulunmaktadır. Giray Altınok, bir 
röportajında Hollandalı Liverpool’un kaptanı Van Dijk’tan dolayı 
korsanın adını Van Dijk koyduklarını ifade etmektedir.” (Birsen Altuntaş, 
2024)  

Öte yandan bu karakterin tarihte de bir izdüşümünü bulmak mümkün. 
Tarihte bu isimdeki korsanlara baktığımızda karşımıza iki isim çıkıyor: 
Bunlardan birisi 17. yüzyılda Britanya Virjin Adaları’na yerleşen ve ilk 
kalıcı yerleşimleri kuran Hollandalı bir korsan olan Jooost van Dyk’tır. 
Diğeri ise Uçan Hollandalı efsanesi ve onun kaptanı Hendrick van der 
Decken’in olduğu düşünülebilir.  

Uçan Hollandalı, denizcilik ve dünya folkloründe yer alan 17. yüzyıla 
ait meşhur bir hayalet gemi efsanesidir. Gerçek bir tarihi olaydan veya 
gemiden ziyade, denizciler arasında nesiller boyu anlatılan popüler bir 
mittir. 

Rivayete göre geminin kaptanı genellikle Hendrick van der Decken 
veya Bernard Fokke adında biridir. Kaptan, fırtınalı bir havada Ümit 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

12 

Burnu'nu geçmeye çalışırken Tanrı'ya küfretmiş ve amacına ulaşana 
kadar denizde kalmaya yemin etmiştir. Bu küstahlık nedeniyle hem gemi 
hem de mürettebat lanetlenmiştir. Geminin mürettebatsız sonsuza dek 
yelken açmaya mahkum olarak gökyüzünde süzülürken görüldüğü 
söylenir. Özellikle puslu veya fırtınalı havalarda geminin uzaktan 
parlayan bir ışık huzmesi gibi göründüğünden bahsedilir. Bir kişinin 
Uçan Hollandalı'yı görmesinin veya onunla iletişim kurmasının kötü şans 
veya yakın bir felaketin habercisi olduğuna inanılır. Tabii ki, geminin 
görülmesi bilimsel olarak Fata Morgana adı verilen bir fenomenle 
açıklanır. Bu da çöldeki serap gibi bir illüzyondur. Hava sıcaklıklarındaki 
değişim nedeniyle uzaktaki gemilerin gökyüzünde baş aşağı yansımaları 
görünebilir veya daha yakın görünürler. 

Dizide Korsan Van Dijk, Prens ve yanındakileri Lomberto Adası’na 
götürür.  Ve orayı şöyle tarif eder: “Kapılarını sadece birkaç elit korsana 
ve tayfasına açan saklı bir cennet: Lomberto Adası.” Dizideki Lomberto 
Adası’nın tarihsel izdüşümü, korsanların buluşma, üslenme yerleri olan, 
bazıları korsanlarca yönetilen ada ve liman yerleşimleridir. Örneğin Haiti 
yakınlarındaki Tortuga Adası, Jamaika’daki Port Royal, Madagaskar ve 
Saint Marie Adası bu yerleşimlerdendir.  

Bahamalar’daki Nassau limanı ise 18. yüzyılda Port Royal’in 
depremle sular altında kalması ile korsanların başkenti olmuştur. Nassau, 
Ünlü Kara Sakal (Blackbeard), Charles Vane ve Calico Jack Rackham 
gibi tarihteki ünlü korsanların yönettiği bir bölge olmuştur (Sheposh, 
2023). 

Danzing Limanı 

Dizide Danzing Limanı olarak belirtilen yer, geçmişin Danzig şehri, 
bugünün Polonya’ya ait Gdańsk şehridir. Polonya’nın kuzeyinde Baltık 
Denizi kıyısındaki bu şehir 12. yüzyıldan itibaren Polonya ve Almanya 
arasında ihtilaf konusu olmuştur. I. Dünya Savaşı’nın sonunda “serbest 
şehir” statüsüyle Milletler Cemiyeti’ne bağlanmıştır. Nüfusunun çoğu 
Alman olan bu kenti Naziler alarak İkinci Dünya Savaşı’nı başlattılar. 
Savaş sonunda kent Polonya’ya bağlandı. 

Dizide Danzig’in Baltık kıyısındaki konumu gerçeğe uygun olarak 
kullanılmıştır. Balkanlar civarında olduğu düşünülen hayali ülke 
Bongomia’dan İsveç’e gitmek için Danzig limanına giden Prens ve 
maiyetindekiler, buradan İsveç’e doğru yola çıkarlar.   



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

13 

Roma İmparatoru Commodus’a Gönderme 

Prens dizisi Roma İmparatoru Commodus’un gladyatör oyunlarına da 
ince bir gönderme yapmaktadır. Thenio kral olmasının şerefine gladyatör 
dövüşleri düzenler.  Elçi Sangu eski gladyatör dövüşlerinin geçmişte 
kaldığını; vahşiliğin barbarlığın bittiğini bunun yeni bir eğlence biçimi, 
bir gösteri olduğunu söyler. Bu sırada tahta kılıçlarla antrenman yapan 
gladyatörlere bakmaktadır. Cahilliği ile bu görüntüyü yorumlayarak 
konuştuğu bellidir. Sangu, dünyanın her yerinde bu gösterileri izlemiştir 
ve gladyatörlerin hepsinin aktör olduğunu sanmaktadır. Prens’i de bu 
eksik bilgisiyle ikna eder. Prens de Roma’da oyunculuk okulundan 
mezun olduğundan heves eder. Sangu’nun şu replliği aslında tarihsel 
gerçeklikte Roma İmparatoru Commodus’un gladyatör dövüşlerinde 
kendisinin bizzat dövüşmesinin nedenlerinden birine gönderme yapar: 
“Halkınızın sizi sevmesi için bir fırsat işte. İnsanlar kazananların 
yanındadır. Siz de çıkın ve kazanın.” 

Commodus devasa gladyatör oyunlarının masraflarını karşılamış ve 
arenada öldürülebilecek pahalı hayvanlar ithal etmiştir. Bu, Roma 
İmparatorluğu'nun en büyük ve en pahalı eğlencelerinden biriydi 
(Hekster, 2000:3). 

Commodus’un kişisel özellikleri ve imparatorluk anlayışı onu arenaya 
çıkaran etkenlerdir. Esasen Roma İmparatorluğu’nda halkın büyük 
eğlencesi olan gladyatör dövüşleri, bunu düzenleyen hükümdarın halka 
bir hediyesi gibiydi ve halkın gözünde itibarını yükseltiyordu. Roma 
İmparatorluğu’nun geniş topraklarından getirilen vahşi hayvanları görme 
imkanına sahip olan halk gladyatörlerin bu hayvanlarla yaptığı dövüşleri; 
gladyatörlerin kendi aralarındaki dövüşlerini izliyordu. Bu dövüşlerin 
halk için coşku dolu bir eğlence olduğu bilinmektedir. 

Commodus da diğer hükümdarlar gibi bu yöntemi uyguladı ancak 
daha da ileri giderek kendisi de gladyatör olarak arenada birçok kez 
dövüştü. Bu siyasi yönden bir propagandaydı aynı zamanda. 
İmparatorların arenada dövüşmesi halka coşku veriyordu. Halkın 
gözünde popüler olmak, onların takdirini kazanmak için bu iyi bir yoldu.  

Commodus, Herkül gibi, kendisinin de tanrı olabileceğine inanıyordu. 
Hatta bir ayı Herkül'ün adıyla adlandırdı. Ayrıca bir ayı da kendi adıyla 
adlandırdı. Commodus, gladyatör olarak arenada dövüştü ve bunu 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

14 

yaparken sık sık Herkül kılığına girerdi. Bu şekilde, Herkül gibi 
kendisinin de canavarları öldürdüğünü iddia ederdi (Hekster, 2000:3). 

Her zaman seyircileri memnun etmek isteyen Commodus, bazen 
Colosseum seyircilerinin hangi gladyatörlerle dövüşeceğini seçmelerine 
izin verirdi. Bu, diğer gladyatörlerin beklediği bir ayrıcalık değildi, çünkü 
seyircilerin bilmediği bir şey vardı: silahları kurşun veya tahtadan 
yapılmış olacaktı ve Commodus'un demir kılıcıyla karşı karşıya 
kalacaklardı (Gibbons, 1994, aktaran: Linkous, 2001:24). 

Commodus ünlü güreşçi ve gladyatör Narcissus’dan eğitim almıştır. 
Commodus’un giderek daha zalim ve dengesiz hale gelmesi senatoyu ve 
hemen herkesi rahatsız etmiş ve hazırlanan bir komplo ile Commodus 
Narcissus tarafından suikastle öldürülmüştür. 

Dizide güçlü gladyatör Narcissus, Narcius adıyla temsil edilmiştir.  
Prens’in kölesi Köle karakteri Prens’in kılığına girip Narcius ile 
dövüşmüş ve umulmadık biçimde kazanmıştır.  Bu, Prens ve Köle 
arasında bir süre bir sır olarak kalacaktır. 

Prens’in gladyatör olarak arenaya çıkması ve kendisi yerine kölesini 
kendi kılığında dövüştürmesi, tarihte Commodus’un rakiplerine tahta 
kılıçların verilmesi hilesine bir gönderme olarak değerlendirilebilir. 

İsveç 

İsveç, Kuzey’in büyük krallığı olarak anılır. Ama aynı zamanda İsveç 
olarak da sık sık telaffuz edilir. Dizide İsveç’in kralı Kral Olaf’tır. 
İskandinavya tarihinde özellikle Norveç ve Danimarka’da bir çok Kral 
Olaf bulunmaktadır. Yani Kral Olaf adı İskandinavya hükümdarlarındaki 
yaygın adlardan biri olduğu için dizide aslında Kuzey ülkelerini de 
simgelemektedir. Olaf isminin yaygınlığından dolayı dizide 
kullanılmasını Altınok şu sözlerle anlatmaktadır: “Olaf Kuzey’in 
Ahmet’i. İsveç, Norveç…Yani herkes Olaf” (Birsen Altuntaş, 2024) 

Dizideki Kral Olaf karakterinin tarihsel izdüşümü hikayenin geçtiği 
dönem göz önünde bulundurulduğunda Norveç ve Danimarka’yı kişisel 
birlik altında birleştiren Olaf Haakonsson’a denk gelebilir. Olaf 
Haakonsson, Danimarka Kralı olarak II. Olaf, Norveç Kralı olarak IV. 
Olaf adına sahiptir. Kurmaca bir karakter olan Karen, dizide Kral Olaf’ın 
kızıdır ve Kaptan Van Dijk ile kaçar.  

https://www.instagram.com/1birsenaltuntas/?e=358ef1b3-725b-497f-a63e-fdab21ae8caa&g=5
https://www.instagram.com/1birsenaltuntas/?e=358ef1b3-725b-497f-a63e-fdab21ae8caa&g=5


Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

15 

Dizide İsveç kralının çağrısı masallarda olan bir motifi çağrıştır. İsveç 
Kralı kızı Karen’i evlendirmek ister ve davet ettiği soylular ile 
hükümdarlardan kızının seçtiği biriyle evleneceğini söyler. Dizinin 
senaristi Kerem Özdoğan bu sahneyi neden yazdıklarını esprili bir dille 
şöyle anlatır:  

“Giray geldi bir gün dedi ki: Ben bütün kralların masada olduğu bir 
toplantı istiyorum dedi. Tarih bilmemek tamamıyla tarih bilmemektir.   
Yani bütün kralları bir masada toplayamayız. Bütün kralları yine bir 
araya toplamamız için nasıl söyleyeyim hiçbir geçerli sebebimiz yok. Bir 
kralın herhangi bir yerde toplanabilmesi yani şey de bilmiyor, yol yordam 
da bilmiyor. Yani kaç gün gidilir bu topraklar arasında, bir mesafe de 
yok. Bu Helen, Truvalı Helen, o dönemdeki Yunan krallıklarının 
devletlerinin toplanması gibi bir form yapabiliriz. Bir kız isteme 
mevzusu. Kuzey Krallığı bunun için çok güzel bir nokta oluyordu” 
(MGX, 2024). 

Kral Olaf davetin siyasi sebebini de şu şekilde açıklar: “Bu toplantıyı 
tertip etme sebebim kan dökülmesine ve canlara kıyılmasına bir son 
vermek. Evlilik akdi yüzünden çıkan savaşlar hem ekonomilerimizi yok 
ediyor, hem de ordularımızın gücünü azaltıyor.” Herkesi teker teker 
dinlerken kızı Karen de onların göremeyeceği bir yerde konuşulanları 
dinleyecektir. Davet edilenler: Livonya Dükü Şarlk, Napoli Prensi 
Ferdinand, Dünburg Dükü, Eflak Voyvodası Vlad, Ryazan Prensi’dir. 

Livonya Dükü Şarlk kurgusal bir karakterdir ancak tarihte Livonya 
Düklüğü mevcuttur. 1561 yılında Polonya-Litvayna Birliği altında 
kurulan Livonya günümüz Letonyası’nn kuzeyi ve Estonya’nın güneyine 
hükmediyordu.1621'de başlayan ve 1660'da sona eren Polonya-İsveç 
Savaşları sırasında, Düklüğün büyük bir kısmı (Riga dahil) İsveç'in 
kontrolüne geçti. İsveç bu bölgeye İsveç Livonyası adını vermiştir. 

Dizideki Napoli Prensi Ferdinand karakterinin izdüşümü ise 
muhtemelen 1458-1494 yılları arasında hüküm sürmüş olan Kral 1. 
Ferdinand’dır. 

Aragonlu Alfonso V'in gayri meşru oğlu olmasına rağmen, babası 
tarafından veliaht olarak tanınmıştır. Krallık üzerindeki hakkı, tahta 
çıkmadan önce ona bir tür prens veya dük statüsü vermiştir (Britannica 
Editors, 2025). 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

16 

Dünburg Dükü olarak geçen karakterin ülkesine bakıldığında tarihte 
Dünburg veya Düinburg olarak bilinen bir düklük veya coğrafi bölge 
bulunamamıştır. Ancak günümüz Letonya’sında bulunan ve Daugava 
Nehri kıyısında bulunan Daugavpils şehrinin Almancadaki adı 
Dünaburg’dur. Olasılıkla bu ismin kaynak olarak kullanıldığı 
düşünülmektedir. 

Eflak Voyvodası Vlad karakteri tarihi gerçekliği olan ünlü bir kişiliği 
temsil eder. Eflak Voyvodaları arasında Vlad ismi yaygınsa da, dizide 
yapılan göndermelerle açıkça Kazıklı Voyvoda adı ile bilinen Voyvoda 
III. Vlad veya diğer adıyla Vlad Tepeş temsil edilmektedir.  

Kral Olaf’ın daveti sahnesinde davetliler arasında yer alan bir diğer 
karakter ise Ryazan Prensi’dir. Bu karakterin izdüşümü 11. yüzyılda 
bugünkü Rusya’nın Ryazan bölgesinde kurulmuş olan bir prensliğe denk 
gelir. 14 ve 15. yüzyıllar arasında Moskova Prensliği güçlendikçe Ryazan 
üzerinde baskı kurmuştur. 16. yüzyılda ise Moskova tarafından ortadan 
kaldırılmıştır. Davet sekansında yer alan sahnelerden birinde Ryazan 
Prensi, Elçi Sangu’nun yanlış ve abartılı sözde Rusça çevirisi nedeniyle 
Vlad ile tartışmaya girerek, Kral Olaf tarafından bir balta ile orada 
öldürülür. Sangu Rusçada birkaç kelime bilerek tahmini yaptığı çeviri ile, 
Ryazan Prensi’ni hakaret ederek küfürlü konuşan biri olarak göstermiş ve 
Ryazan Prensi’nin sonunu getirmiştir. 

Eflak Voyvodalığı 

Eflak Voyvodası, dizide Kazıklı Voyvoda lakaplı III. Vlad ile temsil 
edilir. Ülkesini görmeyiz ama Prens’in hoşlanmadığı bir karakter olarak 
İsveç’te diziye dahil olur. İsveç prensesi Karen ile evlenmeye talip olarak 
İsveç’e gelenlerden birisidir Vlad. Elçi Sangu Vlad’ı ilk gece açık büfe 
yemekte Prens ile tanıştırır. Prens, Korsan Van Dijk ile yer 
değiştirdiğinden Vlad’ın korsanlara karşı sert tavrından nasibini alır. 
Vlad, Van Dijk kılığındaki Prens’in görünüşünde korkutucu bir şey 
olmadığını ima ederek aşağılar ve “Bir haydutun elini sıkmam, hele ki bir 
su haydutunun elini hiç sıkmam” der. Elçi Sangu her zamanki gibi 
durumu düzeltmek isterken Vlad’ın lakabını aldığı herkesi kazığa 
oturtmasından bahsedince Vlad bunun üzerine Van Dijk kılığındaki 
Prens’e bakarak “Ben herkesi hak ettiği yere buyur ediyorum.” der. Prens 
ise şöyle karşılık verir: “Öyle mi? Gerçekten mi? Ee, oturtsana Osmanlı 
İmparatorunu kazığa göreyim. Ha? Ne oldu? Adını duyunca bir titredin,” 
der ve Vlad’ı kışkırtır. Dizinin evreni tarihsel gerçeklikle örtüşmektedir. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

17 

Dizinin geçtiği dönemde Osmanlı’nın Eflak Voyvodalığı ile mücadelesi 
söz konusudur.  

Eflâk, Macar Krallığı’nın Osmanlı akınlarına karşı korunmasında 
önemli bir göreve sahipti. Eflak voyvodasının Osmanlının müttefiki 
olması Osmanlı ordularının Karpat Dağları’nı aşarak akınlar 
gerçekleştirmelerini kolaylaştırıyordu. Macar Krallığı’nın sınırları tehlike 
altındaydı. Başlangıçta Osmanlı müttefiki olan Eflak Voyvodası II. 
Vlad’ın bundan vazgeçmesi ve Macarlarla anlaşması ile 1442’de Osmanlı 
ordusu Macarlar tarafından durdurulmuştur. Eflak Voyvodası II. Vlad’ın 
Karpatlardaki geçitleri tutması Osmanlı ordusuna zarar vermiştir (Heper, 
2023:434). 

1442'de Vlad ve küçük kardeşi Radu, babaları II. Vlad’ın önceki 
pozisyonundan vazgeçerek Osmanlı politikalarını 
destekleyeceğinin teminatı olarak II. Murat’ın sarayına gönderilmiştir. 
(Britannica Editors, 2025). Vlad ve Radu Osmanlı Sarayı tarafından 
yetiştirilmiştir. Kardeşi Radu Osmanlıya bağlı kalmaktan yanayken, Vlad 
karşısında yer almayı tercih etmiştir.  

Vlad Tepeş, 1448 yılında yakaladığı ilk fırsatta Osmanlı desteğiyle 
Eflâk voyvodası olmuştur. Ne var ki kuzeni II. Vladislav’ın Eflâk’a 
gelişiyle Boğdan’a geçmiş,bir süre sonra Macar desteğiyle ikinci kez 
Eflâk voyvodalığına geçerek bu sefer silahlarını Osmanlı’ya karşı 
doğrultmuştur. Vlad Țepeş, Osmanlı’ya ödemesi gereken yıllık haracı 
göndermediği gibi Tuna Yalılarında bulunan Türk köy ve kasabalarını 
ateşe vermiştir. Bunun üzerine Sultan Mehmet büyük bir orduyla Eflâk 
seferine çıkmıştır. Vlad, stratejik geri çekilme yöntemiyle Fatih’i 
durdurmayı denemiş, hatta bir gece baskınıyla Sultan Mehmet’i  
öldürmeyi  planlamıştır. Ancak Fatih, Eflâk ordusuyla karşılaşmayınca 
onun yerine voyvodalığı Vlad’ın kardeşi Radu’ya vermiştir. (Heper, 
2023:431).  

Vlad üç kez tahta çıkmıştır. Esir aldığı düşmanlarını ki özellikle 
Osmanlı esirlerini ve kendisine karşı çıkan Boyarları yani Eflak 
soylularını kazığa oturtmasıyla Kazıklı Voyvoda adıyla anılmıştır. Tahtı 
son kez ele geçirdikten kısa bir süre sonra Osmanlıya karşı savaşa 
hazırlanırken öldürülmüştür. 

Dizideki Vlad karakteri 2. sezonda İsveç’te ortaya çıkmış, 3. sezonda 
Osmanlı’ya karşı kurulan ittifakta yer alarak Prens ve Sultan II. 

https://www.merriam-webster.com/dictionary/collateral


Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

18 

Mehmet’in karşısına çıkmıştır. Osmanlı sarayında birlikte büyümüş olan 
II. Mehmet ve Vlad mücadelesinde Prens karakteri dizinin evreninde kilit 
rol oynamaktadır. 

İsveç’teki damat adaylarının Kral Olaf’a kendilerini tanıtma gecesinde 
ise Vlad konuşurken Prens karakteri onu taklit ederek sinirlerini bozar ve 
Vlad ona küfreder. 

Venedik 

Dizinin hikayesi 3. sezonda Venedik’e taşınır. Prens, Kaptan Van 
Dijk’ın gizli mesajıyla Venedik’e çağrılır. Sezonun sonunda 
anlaşılacaktır ki bu, Prens’in Venedik doçesi olarak başa geçmesi için 
Fatih Sultan Mehmet’in bir planıdır. Venedik’e varıp da anneleri ile 
karşılaşınca anlaşılır ki Prens ve ağabeyi Thenio’nun annesi küçükken 
onları terk etmek zorunda kalmıştır. Bunun da nedeni Kral Thun’un hali 
hazırdaki kraliçe Sion’a gönlünü kaptırması ve esas kraliçenin ölüm 
emrini vermesidir. 

Prens, komutanları, Prenses Hasharia ve köle Venedik’e bir atlı 
arabayla gelirler. Gece, uzaktan Venedik, Venezia Mestre kıyısından 
karşıda ışıklarıyla görünür. Venedik’in sokaklarında yürürlerken sokakta 
süslemeler, dans eden maskeli insanlar görürler. Sokakta sordukları kişi 
Venedik Festivali’nin hazırlıklarının yapıldığını söyler. 

Günümüzde de düzenlenen Venedik Karnavalı (Carnevale di 
Venezia), dünyanın en eski ve en ünlü karnavallarından biridir ve 
kökenleri Orta Çağ'a kadar uzanmaktadır. Karnavalın başlangıcı tam 
olarak bilinmemekle birlikte, ilk kutlamaların 1162 yılında Aquileia 
Patrikliği'ne karşı kazanılan bir zaferin kutlanmasıyla başladığı yaygın 
olarak kabul edilir. 

Karnaval, devletin onayladığı diğer etkinliklerden temel olarak 
farklıydı. (Diğer tüm olası Hıristiyan ve pagan kökenleri göz ardı ederek) 
Venedik karnavalının, 1162 yılında Venedik'in desteklediği Grado 
Patriği'nin (Venedik'in hinterlandındaki bir kasaba) Dalmaçya'nın dini 
kontrolü için Aquilea Patriği'ne karşı kazandığı zaferi kutlamak için 
ortaya çıktığı söylenir. Venedik'in zaferinin bir sonucu olarak, yenilen 
Aquileia Patriği, Venedik'e her yıl bir boğa, 12 domuz ve 300 somun 
ekmek ödemek zorunda kaldı. Hayvanlar kasaplar loncası üyeleri 
tarafından halka açık bir şekilde kafaları kesilerek öldürüldü; boğa 
Patrik'i, domuzlar ise onu destekleyen on iki lord'u temsil ediyordu. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

19 

Etkinlikte ayrıca Patrik'in yargılanmasının bir parodisi de yer aldı ve 
minyatür kalelerin yıkılması, ona yardım edenlerin yenilgisini 
simgeliyordu (Feil, 1998:144). 

Karnaval, Napoleon Bonapart’ın 1797’de Venedik’i ele geçirmesine 
kadar coşkuyla düzenlenmiş, Napoleon’un yasağı nedeniyle uzun süre 
kesintiye uğrayan karnaval 1979’da tekrar düzenlenmeye başlanmış ve 
bugün İtalyan turizminin önemli bir öğesi haline gelmiştir. 

Dizide Venedik önemli bir güç olarak konumlanmıştır. Dizinin 
ilerleyen bölümlerinde Osmanlı İmparatorluğu karşısında yer alan bir 
ittifakın parçası olacaktır. Venedik, Batı Roma İmparatorluğu'nun 
yıkılması ve Barbar istilaları sırasında, kıyı şeridindeki insanların 
güvenlik arayışıyla lagün adalarına yerleşmesiyle kurulan bir yerleşimdir. 
Tarih sahnesinde 7. ve 18. yüzyılları arasında var olan Venedik 
Cumhuriyeti bir kent devletiydi. Tarihi önemli ticaret merkezlerinden biri 
oldu. 1204 yılındaki Dördüncü Haçlı seferinde önemli bir rol oynadı. 
Doğu Roma İmparatorluğu’ndan toprak ve ticari ayrıcalıklar kazandı. 
Girit ve Kıbrıs gibi adaları ele geçirdi. 

15. yüzyılda sanat, mimari ve kültürel açıdan Rönesans’ın önemli bir 
merkezi olan Venedik, Osmanlıların İstanbul’u fethi ve Coğrafi 
Keşiflerin etkisiyle değişen ticaret yollarından dolayı Akdeniz’deki ticari 
üstünlüğünü kaybetmeye başlamıştır.  

Dizide işlenen Osmanlı-Venedik siyasi çekişmesi tarihte Osmanlı 
İmparatorluğu’nun Akdeniz’de genişlemesine ve Venedik’in bunu tehdit 
olarak görmesine tekabül eder.  Osmanlı-Venedik savaşları sonunda 
Venedik, Akdeniz’de sahip olduğu adalar ve toprakları kaybedecektir. 
Napoleon’un 1797 yılında sonlandırdığı Venedik Cumhuriyeti, 
sonrasında Avusturya İmparatorluğu’nun kontrolüne geçmiştir. 1866 
yılında ise Birleşik İtalya Krallığı’na katılmıştır.  

Venedik Cumhuriyeti doçelikle yönetiliyordu. Dizinin senaryosunda 
da bu belirtilmiştir. Ancak doçe öldüğü için eşi onun yerine 
hükmetmektedir. Doçenin eşi doçeressa ünvanını taşır. Dizinin 
senaryosunda eski Bongomia Kraliçesi Bongomia’yı terk ettikten sonra 
Venedik Doçesi ile evlenmiş, Doçe öldükten sonra yönetimi tek başına 
yürütmek zorunda kalmıştır. Doçe ünvanı karakter diyaloglarında da 
geçmektedir. Ancak doçeressa ünvanı yerine karaktere kraliçe unvanıyla 
seslenilmektedir. Osmanlılar Venedik’in Fransa ve Macar Krallığı ile 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

20 

ittifakını engellemek için kolayca yönetebilecekleri Prens’i Venedik 
doçesi yapmak için Van Dijk’ın işbirliği ile Venedik’e gönderirler. Ancak 
Prens’in her zamanki aymazlığı ve olayları anlamaması nedeniyle ölen 
doçenin kızıyla Thenio evlenerek Venedik Doçesi unvanını alır. 

Dizinin Venedik’te geçen bölümlerinde ünlü “Prens kitabını yazan 
Niccolo Machiavelli ‘nin (1469-1567) Prens karakteriyle muhabir olarak 
röportaj yapması da dönemin İtalyasına mizahi bir gönderme olarak 
değerlendirilebilir. 

Tanilli, Machiavelli’nin yapmak istediğini şöyle özetler: Bütün 
papalar dünya nimetlerine göz dikmiş, bu yüzden İtalya din konusunda 
üstünlüğünü kaybetmişti. Henüz çökmeyen dört beş küçük devlet ise 
İtalya’yı birliğe kavuşturamayacak kadar bitkindi. Buna karşın komşuları, 
yani Fransa ile İspanya (ve İngiltere) birliğe varmış, kendilerini dünyaya 
kabul ettirmişlerdi. Bu koşulların etkisinde kalan, uzun süre beklemenin 
İtalya’yı yıkacağını sezen Machiavelli bir an önce güçlü bir prensliğin 
kurulmasını istemek zorundaydı. Ünlü eserinde devletin kurulmasında 
her yolu meşru sayması bunun İtalya için bir ölüm kalım meselesi 
olduğuna inanmasından ileri gelir (Tanilli, 2006: 99). 

Osmanlı İmparatorluğu 

Osmanlı İmparatorluğu, Sultan II. Mehmet dönemiyle temsil 
edilmektedir. Olaylar, Kaptan Van Dijk’ın Prens’i Venedik’ten kaçırıp 
kendi korsan gemisiyle İstanbul’a getirmesiyle gelişir. Gemide İstanbul’u 
ilk görüşlerinde Mehter Marşı’nın girişiyle müzik vurgusu yardımıyla 
Osmanlı ile tanışma yapılır. Prens karakterinin bir sahnede dediği gibi 
“bir ucundan bir ucuna 15 dakikada gidilen” belki de dünyanın en küçük 
ülkesinin kraliyet üyesi koskoca Osmanlı İmparatorluğu’na getirilmiştir 
ve dahası Osmanlı İmparatoru tarafından çağrılmıştır. Prens bunun 
şokunu yaşamaktadır. 

Prens’in Osmanlı Sarayındaki macerasında tarihi karakterlerle 
karşılaşması ince bir mizah ile harmanlanmıştır. Öncelikle Prens, Sultan 
II. Mehmet’in adının Fatih, soyadının Mehmet olduğunu zannetmektedir. 
Tarihsel bir bilgi de Sangu üzerinden mizahla verilir. Bu bilgi Sultan II. 
Murat’ın 1444 yılında tahtı 12 yaşındaki oğlu II. Mehmet’e 
devretmesidir. Tahtta küçük yaşta birisinin olması Avrupa karşısında 
riskli bir durum yaratınca II. Murat 1446’da tekrar tahta geçmiştir. II. 
Mehmet’in tahta geçmesi 1451 yılında babasının ölümüyle olmuştur. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

21 

Dizide Elçi Sangu karakteri II. Mehmet’in ilk tahta geçtiği dönemde 
bir mesaj getirmiş ve küçük yaşta bir sultan görünce “Aaa çocuk!” diye 
mırıldanmıştır. Bir süre sonra tekrar geldiğinde II. Murat’ı tahtta 
görmüştür. Şimdi de Sultan II. Mehmet’in kendisini hatırlayıp da 
söylediği sözü duymuş olabilme ihtimalinden dolayı korkmaktadır. 

Prens, Van Dijk, Elçi Sangu ve Köle karakterlerinin Osmanlı Sarayını 
ziyaretlerinde Fatih Sultan Mehmet ve çevresindeki tarihi kişilikler 
Prens’in karşısına çıkarlar ve çeşitli sahnelerde tarihsel rolleriyle temsil 
edilirler. Hatta Kristof Kolomb dahi Osmanlı Sarayı’na gelir. Elçi Sangu, 
Kolomb’un ajan olduğundan şüphelenir. Yalan yanlış belli kelimeleri 
bildiği İngilizcesiyle onunla konuşur. Keşifleri için Osmanlı Sultanından 
gemi istemeye gelen Kolomb’un “ship” kelimesini koyun anlamına gelen 
“sheep” ile karıştırır. Ona birkaç koyun verilip saraydan yollanmasına 
kendince yardımcı olur. Bu sahne hep merak edilen Osmanlı 
İmparatorluğu’nun neden coğrafi keşifler yapmadığı sorusuna mizahi bir 
cevap olarak çekilmiş gibidir. Tarihçilerin üzerinde tartıştığı bu konunun 
birçok nedeni bulunmaktadır ve başka bir tarihi çalışmanın konusudur. 

Prens, Elçi Sangu ve Köle karakterlerinin İstanbul’da Osmanlı 
sarayındaki komik maceraları sırasında tarihi kişilikleri de dizinin 
evreninde görmek mümkündür. Prens, Fatih Sultan Mehmet’i görene 
kadar her karşılaştığı kişiyi o zanneder ve selamlar. Prens önce Fatih 
Sultan Mehmet’in hocası Akşemsettin ile karşılaşır. Akşemsettin hem din 
alimi olarak hem de tıp ve eczacılık alanındaki bilgileriyle öne çıkan 
tarihi bir kişiliktir. Onun en belirleyici katkısının, İstanbul'un fethi 
sırasında askerî ve siyasî karamsarlığın doruğa ulaştığı anlarda Padişah 
Fatih Sultan Mehmet'e sağladığı güçlü manevi teşvik ve kararlılık olduğu 
bilinmektedir. Asıl adı Şemseddin Muhammed bin Hamza’dır. Dizide bu 
ad da zikredilir. Prens karakteri bu adı çok uzun bulduğundan ve aklında 
tutamayacağından Lala Bey diye hitap etmeye devam eder. 

Prens’in Akşemsettin ile sohbetinde Fatih Sultan Mehmet’in edebi 
yönüne de değinilir. Akşemsettin, Sultan’ın sanata, edebiyata, ilime ve 
daha birçok yeniliğe aşina olduğunu; onu da zamanının diğer 
hükümdarlarından ayıran en büyük özelliğinin bu olduğunu söyler. 
Sultan’ın şiirini okur, Elçi Sangu devamını getirir. Prens’in bundan tabii 
ki hiç haberi yoktur. Tarihsel gerçeklikte Fatih Sultan Mehmet’in Avni 
mahlasını kullanarak şiir yazdığı bilinmektedir. Ölümünden sonra bu 
şiirler Avni Divanı adı altında toplanmıştır. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

22 

Dizide Akşemsettin, Prens ve yanındakileri Gedik Ahmet Paşa’ya 
teslim eder. Gedik Ahmet Paşa İstanbul’un fethinden sonraki dönemde 
Osmanlı İmparatorluğu’nda önemli rol oynamış bir kişidir. Karaman 
Beyliği’nin, Kırım’daki Ceneviz kolonilerinin, İtalya’da Otranto’nun 
fethini gerçekleştirmiştir. Veziriazamlık görevinde de bulunmuştur.  

Gedik Ahmet Paşa karakteri Prens, Sangu ve Köle’yi hamama 
gönderir. Hamam sonrası onları Zağanos Paşa’ya götürür. Zağanos Paşa 
tarafından usul bilmez davranışından dolayı Prens sertçe azarlanır. Sonra 
yer sofrasında yemek yerler. Karakterler Zağanos Paşa’dan Macarların 
Bongomia’dan aniden çekilişini, Venedik’e Prens’in neden çağrıldığı gibi 
gerçekleri öğrenirler. Zağanos Paşa durumu şöyle anlatır: “Şimdi beni iyi 
dinleyin. Macarların Bongomia’yı terk etmesini hünkarımıza 
borçlusunuz. (…) Osmanlıyla savaşacak kudrette değillerdi. O yüzden 
çok da uzatmadan çıktılar Bongomia’dan. Fakat Kraliçe Mary bir ittifak 
kuruyor. (…) Hollandalı kaptanın ahbabı olduğunu öğrenince onun da 
yardımıyla seni Venedik’e gönderttik. Maksat validenle karşılaşmandı. 
(…) amacımız seni Venedik’in başına geçirip kurulan ittifaka güçlü bir 
liman şehrinin eklenmesine müsaade vermemekti. Fakat sen 
beceremediğin gibi hasmın olan ağabeyini orada bıraktın. Muhtemeldir ki 
Venedik’in başına o geçecek.(…) Yani sözün özü inci gibi işlenmiş bir 
planı salaklığınla hiç ettin.” 

Dizide Zağanos Paşa’nın sadrazam görevinde olduğu anlaşılmaktadır. 
Bu da, 1453-1456 yılları arasına denk düşmektedir. Zağanos Paşa ile 
konuşma sahnesinde pencereden Fatih Sultan Mehmet’in gölgesi 
görünür. Gölge, Sultan’ın tıpkı Venedikli ressam Gentile Bellini’nin 
tablosundaki görünüşünün siluetidir. 

Prens’in de katıldığı, Fatih Sultan Mehmet’in divan toplantısında bir 
başka tarihi kişilik olan Nişancı Karamanlı Mehmet Paşa ile Prens 
arasında komik bir diyalog yaşanır. Karamanlı Mehmet Paşa tarihsel 
gerçeklikte nişancılık göreviyle Osmanlı Divan-ı Hümayun'unda resmi 
yazışmaları, fermanları ve beratları düzenleyen, ayrıca padişahın tuğrasını 
çeken yüksek dereceli bürokrattır. Fatih Kanunnamesi’nin 
hazırlanmasında ve sistemleştirilmesinde de önemli rol oynamıştır. 1477-
1481 yılları arasında Fatih Sultan Mehmet döneminde sadrazamlık 
yapmıştır. 

Prens’in Fatih Sultan Mehmet ile olan sohbetleri ise İstanbul’un fethi, 
Vlad, Osmanlı karşısındaki ittifak gibi konulardan oluşur. Prens, 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

23 

İstanbul’un 53 günde alınmış olmasını merak eder ve Sultan’a sorar. 
Haritaya bakarak “Peki bu gemileri buradan nasıl soktunuz? Böyle çok 
kalın bir zincir çekilmişti diye söylenmişti bize ama,” der. Fatih gemileri 
karadan yürüttüğünü söyleyince Prens bunu espri olarak algılar, Fatih’in 
ciddi olduğunu sonra anlar.  

Fatih Sultan Mehmet karakteri Prens’e “Asıl mesele Venedik, onlar da 
ittifaka katılınca görece güçlü bir hale geldiler” der. Tarihsel gerçeklikte 
Fatih Sultan Mehmet'in yükselişi ve fetihleri (özellikle İstanbul'un fethi), 
Hristiyan Avrupa'da büyük bir endişeye neden olmuş ve kendisine karşı 
Haçlı Seferi düzenleme girişimleri ve askeri birlikler toplanmıştır. Dizide 
de Macar Krallığı, Fransa ve Venedik’in ittifakı sahnelenir. Tarihsel 
gerçeklikte 1456’da Macaristan’a geçiş noktası durumundaki Belgrad 
Osmanlı İmparatorluğu tarafından kuşatılmıştır. Bu kuşatmaya karşı 
Papa’nın çağrısıyla bir Haçlı Ordusu harekete geçmiştir. Osmanlı ordusu 
bu direniş karşısında zafer elde edemeden geri çekilmiştir. Bu orduda 
Macar komutan János Hunyadi  de bulunmaktadır.  

Bununla birlikte Fatih döneminde Venedik ile 16 yıl gibi uzun süren 
savaşlar yaşanmıştır. Fatih Sultan Mehmet’in Akdeniz, Ege ve 
Adriyatik’te, denizdeki gücünü arttırması da bu savaşlarda büyük 
etkendir. Dizide de kraliçelerin konuştuğu sahnede Osmanlı 
donanmasından bahsedilmektedir.  Ayrıca Osmanlılar Arnavutluk, Rodos 
ve İtalya’nın güneyinde Otranto’daki savaşlar karşısında da Papa destekli 
direnişlerle karşılaşmıştır. Ancak Hıristiyan dünyası içindeki mezhep 
ayrılıkları ve çıkar çatışmaları Fatih Sultan Mehmet karşısında büyük ve 
uzun ömürlü bir blok oluşturmayı engellemiştir. 

Dizide Fatih’in Prens’ten isteği Eflak Voyvodası Vlad’ı bulmasıdır. 
Son karşılaşmasında Fatih’in elinden yaralı olarak kurtulmuştur. Fatih, 
sakin ve sinsi olan Vlad’ı çileden çıkarmayı başardığı için Prens’in Vlad’ı 
bulmasını istemektedir. 

Sonuç 

Prens dizisi, tarihsel olayları konu edinen geleneksel dönem 
yapımlarından farklı olarak, Ortaçağ Avrupa’sını mizah, parodi ve absürt 
öğeler üzerinden yeniden kuran hibrit bir anlatı evreni sunmaktadır. Dizi, 
tarihsel gerçekliği birebir aktarmak yerine, gerçek tarihsel kişilikler ile 
tamamen kurgusal karakter ve mekânları harmanlayarak kendine özgü bir 
tarihsel temsil biçimi yaratır. Bu yönüyle “tarihsel gerçekliğin 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

24 

izdüşümleri” kavramı, dizinin hem estetik yaklaşımını hem de anlatısal 
stratejisini açıklamak açısından işlevsel görünmektedir. 

Macar Krallığı, Bosna, Sırbistan, Arnavutluk, Saksonya ve Fransa gibi 
gerçek tarihsel güçlerin dizideki karşılıkları incelendiğinde, yapımın 
tarihsel figürleri bilinçli biçimde dönüştürdüğü, kronolojileri esnettiği ve 
olayları komik etkiyi güçlendirecek biçimde yeniden yorumladığı 
görülmektedir. Anjoulu Stefan, Kraliçe I. Mary veya Kral I. Lajos gibi 
tarihsel kişilerin dizi içindeki parodileştirilmiş temsilleri, izleyicinin hem 
tarihsel referansları tanımasını hem de anlatının absürt mizahını 
kavramasını sağlayan bir köprü işlevi görür. Bu bağlamda dizinin tarihsel 
gerçeklikle kurduğu ilişki, doğruluk iddiasından çok yaratıcı bir yeniden 
kurma çabasına dayanmaktadır. 

Dizinin temeli, Giray Altınok’un sosyal medyada yarattığı bir anti-
kahraman karakterine dayanırken, Bongomia'daki Prens karakterinin anti-
kahraman özellikleri, anlatının çarpıcı temelini oluşturmaktadır. 

Dizinin kurmaca evreni, tarihsel güç dengelerinin karikatürize 
edildiği, anti kahraman Prens’in eylemleri üzerinden sürekli değişen 
ilişkilerin sahnelendiği bir evrendir. Bongomia’nın komşu devletlerle 
ilişkilerinin neredeyse tamamının Prens’in gafları, bencilliği veya 
basiretsizliği nedeniyle bozulması, tarihsel siyaset alanını absürt kişisel 
davranışların etkisiyle yorumlayan bir yaklaşımı ortaya koymaktadır.  

Anlatısal düzlemde dizi, Fransa ve İngiltere arasındaki Yüzyıl 
Savaşları'ndan (VI. Charles'ın akıl sağlığı, Jeanne d'Arc figürünün 
varlığı) Osmanlı İmparatorluğu'nun Akdeniz'deki yayılmasına (Fatih 
Sultan Mehmet, Gedik Ahmet Paşa, Akşemsettin ve Nişancı Karamanlı 
Mehmet Paşa), Vlad Tepeş'in intikam arayışına ve Macar-Venedik 
ittifakına uzanan gibi geniş bir tarihsel yelpazeyi kurgusal Bongomia 
üzerinden başarıyla harmanlamıştır. Özellikle Orléans Kuşatması gibi 
tarihi olaylara yapılan ince göndermeler, kurgusal karakterler aracılığıyla 
aktarılarak, hem dönemin karmaşık siyasi yapısı hem de karakterler 
arasındaki kişisel çatışmalar mizahi bir dille desteklenmiştir. Prens'in 
aymazlığı ve hataları, Osmanlının Venedik'i kontrol altına alma planını 
altüst etmesi gibi olaylar, tarihsel dönemi parodi yoluyla güncel bir 
izleyici kitlesine aktarmaktadır. Ayrıca Prens dizisinin kurgusallığa da 
yer vererek yarattığı bu anlatısı izleyiciyi de eleştirel düşünceyi teşvik 
etme ve izleyiciyi tarihi bağlamları sorgulamaya yöneltme potansiyelini 
de ortaya koyduğu söylenebilir. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

25 

Teknik açıdan, MGX Stüdyoları'nda sanal prodüksiyon teknolojisiyle 
(LED duvarlar ve Unreal Engine) çekilmiş olması, "Prens" dizisini 
Türkiye'deki görsel sanatlar ve dizi yapımcılığı açısından da öncü bir 
konuma taşımaktadır. Gerçek zamanlı sanal dekorlar, prodüksiyon 
kalitesine ve oyuncu performansına önemli bir avantaj sağlamaktadır. 
Aynı zamanda anlatı, tarihsel bir dekorun içinde geçse de zamansal ve 
mekânsal sınırları genişletilmiş bir oyun alanına dönüşür. 

Sonuç olarak Prens, tarihsel gerçeklikten beslenen ancak ona sadakat 
iddiası taşımayan aksine tarihsel olguları mizahi ve eleştirel bir süzgeçten 
geçirerek yeniden üreten bir anlatı örneği olarak değerlendirilebilir. Dizi, 
tarihsel karakterlerin ve olayların parodileştirilmesiyle izleyiciye hem 
eğlenceli bir deneyim sunmakta hem de tarihsel temsilin sınırları, 
olasılıkları ve dönüşüm biçimleri üzerine düşünme imkânı yaratmaktadır. 
Böylece Prens, Türk yapımlarında tarih-mizah ilişkisinin özgün bir 
örneğini oluşturarak dijital platform üretimlerinde farklı bir konum 
edinmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

26 

KAYNAKÇA 
Altuntaş, B. (2024, Nisan 16). Giray Altınok Prens dizisindeki karakterlerin adlarını 

Maçkolik’ten bulmuş. https://www.youtube.com/watch?v=rCtqBnvnAtE 
Britannica Editors (2025, January 21). Ferdinand I. Encyclopedia Britannica. 

https://www.britannica.com/biography/Ferdinand-I-king-of-Naples 
Dupré, E. (1910). La folie de Charles VI, Roi de France. Revue des Deux Mondes 60 : 835-66. 

https://www.jstor.org/stable/44800509 
Feil, D.K. (1998).How Venetians Think About Carnival and History. The Australian Journal of 

Anthropology, 9: 141-162. https://doi.org/10.1111/j.1835-9310.1998.tb00205.x  
Haustgen, T. (2017). Le « cas » Charles VI vu par les psychiatres. PSN, 15(2), 35-40. 

https://shs.cairn.info/revue-psn-2017-2-page-35?lang=fr 
Hekster, O. J. (2000).Commodus: Rome's third maddest emperor. Omnibus, 40, (2000), pp. 2-

3. https://repository.ubn.ru.nl/handle/2066/104491 
Heper, Y. (2023). Sultan Mehmed’in Eflâk Prensi III. Vlad Drakula (Kazıklı Voyvoda) İle 

Olan Mücadelesi. ABAD, 6(12), 431-451. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-
file/3333637) 

https://www.histoire-france.net/moyen/jeanne-darc 
https://www.instagram.com/reel/C55cSbOx2nx/ 
Linkous, H. L. (2001). Gladiator sports in three societies: A comparative-historical study 

(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). University of Colorado at Denver. 
MGX Studio , https://www.studiomgx.com/tr/ 
Pallardy, R. (2025, October 28). Vlad the Impaler. Encyclopedia Britannica. 

https://www.britannica.com/biography/Vlad-the-Impaler 
Sheposh, R. (2023) Republic of Pirates, https://www.ebsco.com/research-

starters/history/republic-pirates 
Tanilli S. (2006). Uygarlık Tarihi. İstanbul: Alkım. 
Tezan, H. C. (2024).Making of Prens.MGX. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.youtube.com/watch?v=rCtqBnvnAtE


Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

27 

VERİ GAZETECİLİĞİNDE ETKİLEŞİM VE VERİYE ERİŞİM 
PRATİKLERİ: DİJİTAL HABERCİLİĞİN YAPISAL DÖNÜŞÜMÜ 

Süleyman Türkoğlu* 

GİRİŞ 

Gazetecilik, toplumsal gerçekliğin kamusal alanda inşa edilmesi ve 
dolaşıma sokulması açısından tarihsel olarak merkezi bir rol üstlenmiştir. 
Ancak bu rol, teknolojik gelişmeler, üretim ilişkilerindeki dönüşümler ve 
bilgiye erişim biçimlerinin değişmesiyle birlikte sürekli olarak yeniden 
tanımlanmaktadır. Özellikle dijitalleşme süreci, gazeteciliğin yalnızca 
teknik araçlarını değil; haber üretim pratiklerini, mesleki normlarını ve 
gazeteci–okuyucu ilişkisini de köklü biçimde dönüştürmüştür. Dijital 
medya ortamlarında artan veri üretimi, büyük veri kümelerinin 
yaygınlaşması ve algoritmik sistemlerin bilgi dolaşımındaki belirleyici 
konumu, gazeteciliğin veriye dayalı bir yapıya evrilmesini 
hızlandırmıştır. 

Bu dönüşümün en belirgin yansımalarından biri, verinin haberin 
destekleyici bir unsuru olmaktan çıkarak, haber anlatısının kurucu 
bileşeni hâline geldiği veri gazeteciliğinin ortaya çıkmasıdır. Veri 
gazeteciliği, sayısal verilerin analiz edilmesi, bağlama oturtulması ve 
görselleştirilerek kamuoyuna sunulması süreçlerini içeren çok katmanlı 
bir habercilik pratiği olarak tanımlanmaktadır. Bu yönüyle veri 
gazeteciliği, dijital çağda araştırmacı gazeteciliğin yeniden 
yapılandırılmasına olanak sağlarken; aynı zamanda gazetecinin rolünü 
teknik bilgi, analitik beceri ve etik sorumluluk temelinde yeniden 
konumlandırmaktadır. 

Dijital medya ortamlarında veri gazeteciliğinin gelişimi, veriye erişim 
olanaklarının artmasıyla doğrudan ilişkilidir. Açık veri portalları, ulusal 
ve uluslararası istatistik kurumları, sivil toplum kuruluşları ve dijital 
platformlar tarafından üretilen veri setleri, gazeteciler için yeni haber 
kaynakları sunmaktadır. Bununla birlikte veriye erişim, yalnızca teknik 
bir olanak meselesi olarak ele alınamaz. Verinin hangi koşullarda 
üretildiği, kimler tarafından erişilebilir kılındığı ve hangi etik, hukuki ve 

 
* Dr. Öğr. Üyesi, İstanbul Üniversitesi İletişim Fakültesi Gazetecilik Bölümü, turkoglus@gmail.com, ORCID: 
0000-0003-2102-678X 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

28 

politik sınırlar içerisinde kullanıldığı, veri gazeteciliğinin güvenilirliği ve 
toplumsal etkisi açısından belirleyici olmaktadır. 

Bu noktada veri gazeteciliği ile veri okuryazarlığı ve eleştirel 
düşünme arasındaki ilişki önem kazanmaktadır. Veri okuryazarlığı, 
bireylerin ve özellikle gazetecilerin veriyi anlama, yorumlama, analiz 
etme ve değerlendirme yetkinliklerini kapsayan bütüncül bir yeterlilik 
alanını ifade etmektedir. Eleştirel düşünme ise verinin tarafsız ve nesnel 
bir gerçeklik sunduğu varsayımını sorgulayarak, verinin üretim 
süreçlerini, metodolojik sınırlılıklarını ve olası önyargılarını görünür 
kılmaktadır. Dolayısıyla veri gazeteciliği, veriyi yalnızca teknik bir 
kaynak olarak değil; toplumsal, politik ve etik boyutları olan bir bilgi 
pratiği olarak ele alan eleştirel bir yaklaşımı zorunlu kılmaktadır. 

Öte yandan dijital medya, veri gazeteciliğini etkileşim temelli bir 
iletişim pratiğine dönüştürmektedir. Etkileşimli grafikler, haritalar ve veri 
görselleştirmeleri aracılığıyla okuyucular, haber içeriğiyle pasif bir ilişki 
kurmak yerine veriyi keşfeden, karşılaştıran ve yorumlayan aktif aktörler 
hâline gelmektedir. Bu durum, veri okuryazarlığını yalnızca gazeteciler 
için değil, aynı zamanda okuyucular için de önemli bir kamusal yetkinlik 
alanı hâline getirmektedir. Böylece veri gazeteciliği, demokratik kamusal 
alanın güçlenmesine katkı sunan katılımcı bir habercilik pratiği olarak 
öne çıkmaktadır. 

Bu çalışma, dijital medyada veri gazeteciliği pratiklerini veriye erişim, 
etkileşim, veri okuryazarlığı ve eleştirel düşünme eksenlerinde ele almayı 
amaçlamaktadır. Çalışmada, veri gazeteciliğinin dönüşen gazetecilik 
pratikleri içerisindeki yeri kuramsal bir çerçevede tartışılmakta; veri 
okuryazarlığı ve eleştirel düşünmenin, nitelikli, güvenilir ve kamusal 
yarar odaklı haber üretimindeki belirleyici rolü ortaya konulmaktadır. 

Veri Gazeteciliği Kavramı ve Dönüşen Habercilik Pratikleri 

Veri gazeteciliği, geleneksel gazetecilik anlayışından farklı olarak 
veriyi yalnızca haber içeriğini destekleyen ikincil bir unsur olarak değil, 
haberin kurucu ve belirleyici bileşeni olarak ele alan çağdaş bir habercilik 
pratiğidir. Sayısallaşan kamusal bilgiler, istatistiksel veri setleri ve açık 
veri portallarının yaygınlaşması, gazetecilerin bilgiye erişim pratiklerini 
çeşitlendirmiş; bu durum haber üretim süreçlerinde yapısal bir dönüşümü 
beraberinde getirmiştir. Söz konusu dönüşüm, gazetecilerin veri 
okuryazarlığı, temel istatistik bilgisi ve dijital araç kullanımına yönelik 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

29 

yeni yetkinlikler geliştirmesini zorunlu kılmaktadır. Bu yönüyle veri 
gazeteciliği, şeffaflık, hesap verebilirlik ve kamusal denetim işlevlerini 
güçlendiren bir habercilik yaklaşımı olarak öne çıkmaktadır. 

Veri gazeteciliği alanındaki öncü çalışmalarıyla bilinen Adrian 
Holovaty, 2016 yılında yayımladığı çalışmasında haber kuruluşlarının 
geleneksel, hikâye merkezli anlatım biçimlerinden uzaklaşarak veriye 
dayalı bir habercilik anlayışına yönelmesi gerektiğini vurgulamaktadır. 
Holovaty’ye göre büyük veri kümelerinin analizi, haber içeriklerine 
yalnızca niceliksel değil, aynı zamanda analitik ve bağlamsal bir derinlik 
kazandırmaktadır (Holovaty, 2016). Bu yaklaşım, gazeteciliği olayların 
yüzeysel aktarımına dayalı bir pratik olmaktan çıkararak açıklayıcı ve 
veri temelli bir modele dönüştürmektedir. 

 

 
Şekil 1: Veri gazeteciliğinde ters piramit modeli (Bradshaw, 2011) 

Hem akademisyen hem de gazeteci olan Paul Bradshaw (2011), veri 
gazeteciliği için geliştirdiği “ters piramit” modelinde, ham verinin 
kitlelere aktarım sürecini altı temel aşama üzerinden ele almaktadır. Buna 
göre veri gazetecisi, sayısal verilerin ne anlama geldiğini okuyucunun 
kolaylıkla anlayabileceği biçimde sunmalı; bu sürecin ilk adımında veriyi 
görselleştirerek anlaşılabilir kılmalıdır. Ardından veriler, gündelik 
yaşamla ilişkilendirilen benzetmeler yoluyla bağlamsallaştırılmalı ve 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

30 

sosyalleştirilerek kamu katılımına açılmalıdır. Bu aşamada interaktif 
görselleştirmeler, oyunlaştırma ve kitle kaynak kullanımı önemli araçlar 
olarak öne çıkmaktadır. İnsanileştirme süreci, verilerin insan ölçeğinde 
açıklanarak neden önemsenmesi gerektiğini görünür kılmayı amaçlarken; 
kişiselleştirme aşaması, okuyucuların kendi verilerini kullanarak haber 
anlatısını bireysel düzeyde deneyimleyebilmelerine olanak tanımaktadır. 
Sürecin son aşamasında ise gazetecinin, verinin gündelik yaşamda 
kullanılabilirliğini artıracak uygulamalara katkı sunması beklenmektedir 
(Bradshaw, 2011). 

Dijitalleşmenin bir sonucu olarak ortaya çıkan “büyük veri” olgusu, 
veri gazeteciliğini habercilik alanında merkezi bir konuma taşımıştır. 
Büyük veri, yüksek hacimli ve çeşitli veri setlerini kapsamakla birlikte 
(Parks, 2014, s. 355), bu verilerin depolanması, analiz edilmesi ve 
görselleştirilmesini içeren bütüncül bir işleme sürecini ifade etmektedir 
(Parasie, 2014). Büyük veri analitiği çerçevesinde geliştirilen 
algoritmalar, geniş veri kümelerinin anlamlı hâle getirilmesini mümkün 
kılmakta; bu durum, haberlerin daha önce mümkün olmayan ölçüde 
derinlemesine ve kapsamlı biçimde ele alınmasına olanak sağlamaktadır. 
Bu yönüyle veri gazeteciliği, araştırmacı gazeteciliğe yeni bir boyut 
kazandırmaktadır. 

Veri gazeteciliği, habercilik pratiğini pasif bir bilgi tüketimi 
sürecinden çıkararak okuyucunun aktif katılımına dayalı bir yapıya 
dönüştürmektedir. Ham verilerin okurla paylaşılması, haber üretim 
sürecinin şeffaflığını artırmakta ve okuyuculara haberlerin doğruluğunu 
denetleme imkânı sunmaktadır. Bununla birlikte okuyucular, paylaşılan 
veri setlerini farklı açılardan inceleyerek haber metninde yer almayan 
yeni ilişkiler kurabilmekte ve daha derinlemesine anlamlar 
üretebilmektedir (Narmanlıoğlu, 2021, s. 53). Bu durum, veri 
gazeteciliğinin demokratikleştirici potansiyelini güçlendirirken medya ile 
toplum arasındaki etkileşimi de yeniden tanımlamaktadır. 

Bilgi ve iletişim teknolojilerinde yaşanan hızlı gelişmeler, toplumun 
tüm kesimlerinde veri üretim ve tüketim süreçlerini hem niceliksel hem 
de niteliksel açıdan önemli ölçüde artırmıştır. Bu dönüşüm, bireylerin 
gündelik pratiklerinden kurumsal ve yönetsel yapılara kadar uzanan geniş 
bir alanda verinin temel bir karar alma ve anlam üretme aracına 
dönüşmesine yol açmıştır. Buna paralel olarak, verinin hangi koşullarda 
üretildiği, nasıl dolaşıma sokulduğu ve hangi amaçlarla kullanıldığına 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

31 

ilişkin eleştirel sorgulamalar da giderek önem kazanmıştır. Bu bağlamda 
veriyle kurulan ilişkinin yalnızca teknik bir süreçle sınırlı olmadığı; 
toplumsal, etik ve politik boyutları da içeren çok katmanlı bir yapıya 
sahip olduğu görülmektedir. Söz konusu süreç, bireysel yaşam 
pratiklerinden yönetsel ve kurumsal yapılara kadar uzanan geniş bir etki 
alanı yaratarak “veri çağı” olarak tanımlanan yeni bir toplumsal evrenin 
ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. Bireyler, çoğu zaman farkında 
olmaksızın, kamu kurumlarından özel sektöre uzanan çok sayıda aktör 
tarafından sürekli biçimde veri üreticisi ve aynı zamanda veri nesnesi 
hâline gelmektedir. Ortaya çıkan bu büyük veri yığınları, yönetim 
süreçlerini ve toplumsal yaşamı dönüştürme potansiyeline sahip olmakla 
birlikte, verilerin anlamlı biçimde analiz edilmesi, yorumlanması ve 
eleştirel bir süzgeçten geçirilmesi gerekliliğini de beraberinde 
getirmektedir. 

Verilerin doğru biçimde işlenmesi, analiz edilmesi ve 
görselleştirilmesi; toplumsal sorunların görünür kılınmasına, kamu 
politikalarının etkinliğinin artırılmasına ve bireylere sunulan hizmetlerin 
iyileştirilmesine olanak tanımaktadır. Bu bağlamda gazeteciliğin veriye 
dayalı bir üretim sürecine yönelmesi, medyanın kamusal işlevi açısından 
kritik bir önem taşımaktadır. Veri temelli habercilik, derinlemesine 
inceleme olanağı sunarak medyanın “dördüncü güç” rolünü 
pekiştirmekte; yönetsel yapıların hesap verebilirliğini artırmakta ve 
kurumsal şeffaflık üzerinde baskı unsuru oluşturmaktadır. Aynı zamanda 
hatalı uygulamaların görünür kılınmasına katkı sağlayarak kamu yararını 
güçlendirmektedir. 

Haber üretiminde veriye dayalı yaklaşımların benimsenmesi, 
gazetecilik pratiğinde nesnellik ve doğrulanabilirlik düzeyini artırmakta; 
bu durum okuyucuların medyaya duyduğu güvenin yeniden tesis 
edilmesine katkı sunmaktadır. Bu yönüyle veri gazeteciliği, medya 
kuruluşlarına duyulan güvenin güçlendirilmesi, toplumsal katılımın 
artırılması ve demokratik şeffaflığın sağlanması açısından önemli bir araç 
olarak değerlendirilmektedir. 

Veri gazeteciliği kavramının gelişiminde etkili olan aktörlerden biri 
olan WikiLeaks’in kurucusu Julian Assange, bu alandaki temel vurgunun 
nesnellikten ziyade şeffaflık olması gerektiğini savunmaktadır. Assange’a 
göre veri setlerinin açık ve erişilebilir biçimde paylaşılması, kamuoyunun 
bilgilendirilmesini ve yönetsel yapıların hesap verebilir hâle gelmesini 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

32 

mümkün kılmaktadır. Bu yaklaşımın, medyanın geleneksel dördüncü güç 
işlevini güçlendirdiği ifade edilmektedir (Lynch, 2012). 

Epistemolojik açıdan değerlendirildiğinde veri gazeteciliği, bilgisayar 
destekli gazetecilikten ayrışmaktadır. Coddington’a (2015, s. 335) göre 
veri gazeteciliği, okuyucuları pasif bilgi alıcıları olarak değil; hakikatin 
ve ahlaki taleplerin inşasında gazetecilerle birlikte etkin aktörler olarak 
konumlandırmaktadır. Bu bağlamda veri gazeteciliğinin bilimsel yönü, 
okuyucunun kaynak materyalle kurduğu ilişkiye dayanırken; 
demokratikleştirici işlevi, gazetecilerin bireysel otoritesinden ziyade 
verilerin şeffaflığı ve erişilebilirliğinden kaynaklanmaktadır (Hammond, 
2017). 

Bir süreç olarak veri gazeteciliği; verinin toplanması, filtrelenmesi, 
düzenlenmesi, analiz edilmesi, görselleştirilmesi ve bağlama oturtulması 
aşamalarından oluşmaktadır. Bu çok aşamalı yapı sayesinde karmaşık 
toplumsal meseleler daha anlaşılır hâle getirilmekte ve kamuoyu daha 
nitelikli biçimde bilgilendirilmektedir. Veri gazeteciliği, yalnızca olayları 
aktarmakla sınırlı kalmamakta; neden-sonuç ilişkilerini görünür kılarak 
derinlemesine analizler sunmaktadır. Bu durum, demokratik süreçleri 
güçlendirmekte ve vatandaşların karar alma mekanizmalarına daha etkin 
katılımını teşvik etmektedir. 

Yeni medya düzeniyle birlikte gazetecinin rolü de önemli ölçüde 
dönüşmüştür. Gazeteciler, haberi ilk aktaran aktörler olmaktan ziyade, 
verileri anlamlandıran ve soyut veri kümelerini okuyucuların gündelik 
yaşamlarıyla ilişkilendirilebilecek somut bilgilere dönüştüren rehberler 
hâline gelmiştir (Lorenz, Kayser & McGhee, 2011). 

Sonuç olarak veri gazeteciliği, geleneksel gazetecilik pratiklerine 
sayısal verileri ve istatistiksel yöntemleri entegre ederek haber üretiminde 
yeni bir paradigma ortaya koymaktadır. Bu yaklaşım, haberlerin daha 
nesnel, doğrulanabilir ve derinlemesine incelenmesini mümkün kılmakta; 
medyanın kamusal sorumluluğunu güçlendirmektedir. Veri gazeteciliği 
sayesinde haberler, toplumsal bağlamla daha güçlü ilişkiler kuran, daha 
güvenilir ve daha anlamlı bir yapıya kavuşmaktadır. 

Veri Gazeteciliğinde Veriye Erişim  

İletişim teknolojilerindeki hızlı gelişim ve internet ortamında artan 
veri yoğunluğu, gazetecilik pratiklerinin dönüşümünü ve gelişimini 
hızlandırmıştır. Bu dönüşümün güncel ve önemli yansımalarından biri, 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

33 

veriye dayalı habercilik anlayışı olarak tanımlanan veri gazeteciliğinin 
ortaya çıkmasıdır (Gray, Bounegru, & Chambers, 2012). Veri 
gazeteciliğinde veriye erişim pratikleri, yalnızca teknik olanaklar ve açık 
veri politikalarıyla sınırlı bir süreç değil; aynı zamanda etik, hukuki ve 
yapısal boyutları olan çok katmanlı bir alanı ifade etmektedir. Büyük veri 
ve veri gazeteciliği uygulamaları, kullanıcı gizliliğinin ihlali, bilgi 
güvenliğinin yeterince sağlanamaması, gazetecinin failliğinin algoritmik 
süreçler karşısında zayıflaması ve veriye erişim imkânlarının eşitsiz 
dağılması gibi temel sorunlarla karşı karşıya kalmaktadır. Bu sorunlar, 
veriye erişimin niteliği kadar, bu erişimin hangi koşullarda ve hangi 
sorumluluklar çerçevesinde gerçekleştirildiğini de tartışmaya açmaktadır. 

Veriye erişim sürecinde karşılaşılan en önemli etik sorun alanlarından 
biri kullanıcı gizliliğidir. Büyük verinin “kamuya açık” olarak 
tanımlanması, kullanıcılar tarafından üretilen içeriklerin açık rıza 
olmaksızın araştırma ve haber üretim süreçlerine dâhil edilmesine zemin 
hazırlayabilmektedir (Boyd ve Crawford, 2012, s. 209). Bununla birlikte, 
veri gazeteciliği bağlamında erişilebilir olan her veri, etik açıdan 
kullanılabilir veri anlamına gelmemektedir. Kullanıcıların önemli bir 
kısmı, ürettikleri içeriklerin farklı bağlamlarda yeniden 
kullanılabileceğinin ve bu içeriklerin algoritmik sistemler aracılığıyla 
uzun süreli olarak depolanabileceğinin farkında değildir. 

Bu noktada veri gazetecisinin rolü, yalnızca veriye ulaşan bir aktör 
olmanın ötesine geçerek, erişilen verinin kaynağına, üretim koşullarına ve 
potansiyel etkilerine karşı hesap verebilirlik geliştirmeyi zorunlu 
kılmaktadır. Akademik çalışmalarda insana dayalı araştırmalar etik kurul 
onayına tabi tutulurken, veri gazeteciliğinde veriye erişim pratiklerinin 
çoğu zaman benzer bir etik denetim mekanizmasından yoksun olduğu 
görülmektedir. Mevcut etik kurulların ve düzenleyici çerçevelerin, büyük 
veri madenciliği ve anonimleştirme süreçlerinin verilerin yeniden kişisel 
olarak tanımlanabilir hâle gelmesi riskini yeterince dikkate alamaması, 
veri gazeteciliğinde etik boşluklar yaratmaktadır. 

Veriye erişim, veri gazeteciliği sürecinin ilk ve en kritik aşamasını 
oluşturmaktadır. Gazeteciler, kamu kurumları tarafından yayımlanan açık 
veri portalları, ulusal ve uluslararası istatistik kurumları, sivil toplum 
kuruluşları ve araştırma merkezleri aracılığıyla veri temin etmektedir. 
Bunun yanı sıra bilgi edinme hakkı başvuruları, kazıma (web scraping) 
teknikleri ve saha araştırmaları da veriye erişimde kullanılan yöntemler 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

34 

arasında yer almaktadır. Ancak veri setlerinin eksik, güncel olmayan ya 
da standartlaştırılmamış biçimde sunulması, veri gazeteciliği 
uygulamalarında önemli sınırlılıklar yaratmaktadır. Bu durum, 
gazetecilerin veriyi temizleme, doğrulama ve bağlamsallaştırma 
süreçlerine daha fazla zaman ayırmasını gerektirmektedir. 

Etkileşim Odaklı Veri Gazeteciliği Uygulamaları 

Gazetecilik, geleceğe yön veren ve geleceğe ilişkin toplumsal 
anlayışın şekillenmesinde rehberlik eden temel bir kamusal faaliyettir. 
Günümüz gazeteciliği, değişen maddi üretim koşulları, haber üretiminde 
kullanılan yöntemler ve doğru bilginin aktarımını mümkün kılan 
teknolojik gelişmeler doğrultusunda dönüşüm geçirmektedir. 
Dijitalleşmenin etkisiyle biçimlenen bu yeni gazetecilik anlayışında, artan 
veri yoğunluğu ve bu verileri analiz edebilme yetkinliğine sahip 
gazeteciler giderek daha merkezi bir konuma gelmektedir. Bu bağlamda 
veri gazeteciliği, çağdaş araştırmacı gazetecilik anlayışıyla örtüşen bir 
habercilik pratiği olarak öne çıkmaktadır (Türkoğlu, 2021, s. 145). 
Dijitalleşmenin gazetecilik pratiklerini dönüştürdüğü bu çerçevede 
etkileşim, veri gazeteciliğinin okuyucu ile kurduğu ilişkinin temel 
bileşenlerinden biri hâline gelmiştir. 

Etkileşim, veri gazeteciliğinin okuyucu ile kurduğu ilişkinin temel 
bileşenlerinden biridir. Etkileşimli grafikler, haritalar ve veri 
görselleştirmeleri, okuyucunun haber içeriğiyle aktif bir ilişki kurmasını 
sağlamaktadır. Bu tür uygulamalar, kullanıcıların veri setleri üzerinde 
filtreleme yapmasına, karşılaştırmalar gerçekleştirmesine ve 
kişiselleştirilmiş bilgiye ulaşmasına olanak tanımaktadır. Böylece haber, 
tek yönlü bir anlatı olmaktan çıkarak katılımcı ve keşif temelli bir 
deneyime dönüşmektedir. Etkileşimli veri gazeteciliği, okuyucunun 
haberi anlama düzeyini artırırken, veri okuryazarlığını da 
desteklemektedir. 

Etkileşim, iletişim ve yeni medya literatüründe yalnızca teknolojik bir 
özellik olarak değil, medya kullanıcılarının konumunu ve içerikle 
kurdukları ilişkiyi belirleyen kurucu bir kavram olarak ele alınmaktadır. 
Medya tüketimi sürecinde izleyici konumundan kullanıcı konumuna 
geçişin ve içerikle kurulan ilişki biçimlerindeki dönüşümün 
anlaşılabilmesi, etkileşim kavramının tarihsel, teknolojik ve kültürel 
bağlamlarıyla birlikte değerlendirilmesini gerekli kılmaktadır. Bu 
çerçevede etkileşim, dijital ortamların sunduğu teknik olanaklarla sınırlı 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

35 

olmayan; bireylerin medya içerikleriyle kurdukları ilişkiyi yeniden 
yapılandıran ve anlam üretim süreçlerine aktif katılımını mümkün kılan 
toplumsal ve kültürel bir pratik olarak tanımlanmaktadır. 

Dijitalleşmenin ve ağ temelli medya ortamlarının yaygınlaşmasıyla 
birlikte etkileşim, kullanıcıların içerik üzerinde seçim yapma, geri 
bildirim sunma, içeriği dönüştürme ve yeniden üretme gibi eylemlerini 
kapsayan çok katmanlı bir süreç hâline gelmiştir. Bu dönüşüm, medya 
kullanıcılarının pasif alımlayıcılar olmaktan çıkarak içerik üretim ve 
dolaşım süreçlerine dâhil olan aktörler olarak konumlanmalarına olanak 
tanımıştır. Dolayısıyla etkileşim, medya deneyimini bireysel tercihler 
düzeyinde ele alan yaklaşımların ötesinde; platform tasarımları, 
algoritmik yönlendirmeler ve güç ilişkileri çerçevesinde 
değerlendirilmesi gereken yapısal bir olgu olarak öne çıkmaktadır. 

Görsel kültürde “izleyici”, yazılı kültürde ise “okuyucu” olarak 
tanımlanan özne, yeni medya ortamlarında “kullanıcı” kimliğine 
evrilmektedir. Bu dönüşüm, bireyin pasif bir alıcı olmaktan çıkarak 
içerikle çift yönlü bir ilişki kuran, geri bildirim üreten ve içeriğin 
dolaşımına doğrudan katkıda bulunan bir aktör hâline gelmesiyle 
ilişkilidir. Çevrim içi medya bağlamında kullanıcıların yalnızca izlemek 
ya da okumakla yetinmeyip; yorum yapma, paylaşma, yeniden üretme ve 
içerik oluşturma gibi eylemler aracılığıyla anlam üretim sürecine aktif 
biçimde katılmaları, etkileşimin yeni medya ekosistemindeki belirleyici 
rolünü güçlendirmektedir. Bu bağlamda etkileşim, medya içeriklerinin 
sabit ve tek yönlü yapısını aşarak, sürekli yeniden şekillenen dinamik bir 
iletişim sürecine dönüşmesini mümkün kılmaktadır (Lister vd., 2009, s. 
22). 

Lev Manovich (2002), etkileşim kavramını açık ve kapalı etkileşim 
ayrımı ile ele alarak, medya ile kullanıcı arasındaki ilişkinin yalnızca 
teknik bir özellikten ibaret olmadığını ortaya koymaktadır. Kapalı 
etkileşim, kullanıcının önceden belirlenmiş sınırlı seçenekler arasından 
tercih yapabildiği yapıları ifade ederken; açık etkileşim, insan ile 
bilgisayar arasındaki ilişkinin kullanıcı girdilerine bağlı olarak dinamik 
ve gerçek zamanlı biçimde geliştiği daha esnek süreçleri tanımlamaktadır. 
Bu sınıflandırma, etkileşimin hem sistem tarafından belirlenen sabit 
unsurlar hem de kullanıcı pratikleri doğrultusunda şekillenen değişken 
boyutlar içerdiğini göstermektedir. Bununla birlikte Manovich (2002), 
yeni medyanın etkileşimli olarak tanımlanmasının kavramsal açıdan 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

36 

sorunlu olduğunu savunarak, geleneksel ya da dijital tüm medya 
türlerinin farklı düzeylerde etkileşim barındırdığını ileri sürmektedir. 
Kullanıcının pasif gibi görünen izleme veya okuma eylemlerinin dahi 
zihinsel süreçler aracılığıyla anlam üretimine dayandığını vurgulayan bu 
yaklaşım, etkileşimi teknik bir yenilikten ziyade süreklilik gösteren bir 
medya pratiği olarak ele almaktadır. 

McMillan’ın (2005) etkileşim modeli ise insan–insan, insan–sistem ve 
insan–içerik etkileşimi olmak üzere üç temel boyut üzerinden 
şekillenmektedir. Özellikle insan–içerik etkileşimi bağlamında alıcı, 
iletişim sürecinde pasif bir konumdan aktif bir özneye dönüşebilmekte; 
mesajın anlamını kendi deneyimleri ve bağlamsal yorumları 
doğrultusunda yeniden inşa edebilmektedir. Bilgisayar aracılı iletişim 
ortamlarında etkileşim, yalnızca eşzamanlılık ya da hızla sınırlı olmayıp, 
kullanıcıların kontrol algısı, geri bildirim düzeyi ve deneyimsel katılımı 
üzerinden şekillenmektedir. Downes ve McMillan’ın (2000) da belirttiği 
üzere, iletişim tek yönlü ve kullanıcı kontrolü sınırlı olsa dahi bireyler 
kendilerini etkileşim süreci içinde hissedebilmektedir. 

Dijital teknolojilerin hızlı dönüşümü dikkate alındığında, etkileşimi 
etkileşimli ve etkileşimli olmayan biçiminde kesin sınırlarla ayıran 
yaklaşımların yetersiz kaldığı görülmektedir. Bu nedenle Quiring ve 
Schwieger’in (2008) önerdiği kademeli etkileşim anlayışı, değişen medya 
ortamlarını ve kullanıcı pratiklerini açıklamak açısından daha kapsayıcı 
bir kuramsal çerçeve sunmaktadır. Bu bütüncül yaklaşım, etkileşimi 
yalnızca teknik bir özellik olarak değil; kullanıcı deneyimi, katılım ve 
anlam üretimi süreçlerini kapsayan çok boyutlu bir olgu olarak 
değerlendirmeyi mümkün kılmaktadır. 

Dijital Medyada Veri Odaklı Gazetecilik Pratikleri 

Veri gazeteciliği uygulamalarında dijital platformların sunduğu teknik 
imkânlar, etkileşim düzeyini doğrudan etkilemektedir. Web tabanlı 
görselleştirme araçları, açık kaynak yazılımlar ve veri analiz platformları, 
gazetecilere farklı anlatı biçimleri geliştirme olanağı sunmaktadır. 
Bununla birlikte kullanıcı deneyimi tasarımı, veri gazeteciliği ürünlerinin 
erişilebilirliği ve anlaşılabilirliği açısından kritik bir öneme sahiptir. Aşırı 
karmaşık görselleştirmeler, kullanıcıyı bilgiye yaklaştırmak yerine 
uzaklaştırabilmekte; bu nedenle sade, anlaşılır ve bağlamı güçlü 
tasarımlar tercih edilmektedir. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

37 

Günümüzde iletişim pratikleri giderek veri odaklı bir yapıya 
evrilmekte ve bu durum habercilik alanında da köklü dönüşümleri 
beraberinde getirmektedir. İnternetin toplumsal yaşamda 
yaygınlaşmasıyla birlikte bireyler, kurumlar ve organizasyonlar 
tarafından üretilen veri miktarı hızla artmış; devlet kurumları, özel 
şirketler, araştırma merkezleri ve anket kuruluşları düzenli olarak büyük 
ölçekli verileri dijital ortamda dolaşıma sokmaya başlamıştır (Knight, 
2015). Bu verilerin zaman içerisinde birikmesi, “büyük veri” olarak 
tanımlanan kapsamlı veri setlerinin ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. 
Sensörler, mobil teknolojiler, dijital arşivler, sosyal medya etkileşimleri, 
konum bilgileri ve zaman damgaları gibi unsurlar aracılığıyla üretilen bu 
veriler, kamusal erişime açık hâle gelerek habercilik için önemli bir 
potansiyel oluşturmuştur (Lewis & Westlund, 2015). 

Bu gelişmelere paralel olarak medya kuruluşları, veriyi merkezine 
alan yeni bir habercilik modeli olarak veri gazeteciliğini benimsemeye 
başlamıştır. Veri gazeteciliği, çevrim içi ortamlarda bulunan ham 
verilerin toplanması, analiz edilmesi, anlamlandırılması ve kamuoyuna 
anlaşılır biçimde sunulması sürecini kapsamaktadır. Bu bağlamda 
gazeteci, yalnızca anlatı kuran bir aktör değil; aynı zamanda veriyi 
araştıran, filtreleyen, doğrulayan ve görselleştiren bir bilgi üreticisi 
konumuna gelmektedir. Excel, Tableau, Google E-Tablolar, veri 
görselleştirme yazılımları ve grafik tasarım araçları gibi çeşitli dijital 
programlar, bu sürecin teknik altyapısını oluşturmaktadır (Davies & 
Cullen, 2016). 

Veri gazeteciliği uygulamaları genel olarak verinin elde edilmesi, 
anlaşılması ve iletilmesi olmak üzere üç temel aşamadan oluşmaktadır 
(Gray et al., 2012). Her ne kadar bazı yaklaşımlar bu süreci daha fazla alt 
basamağa ayırsa da, özünde veri gazeteciliği verinin toplanması, analiz 
edilmesi ve görselleştirilerek anlatıya dönüştürülmesi sürecine 
dayanmaktadır. İlk aşamada gazetecinin, farklı kaynaklardan veri 
toplayabilmesi için dijital okuryazarlık, temel istatistik bilgisi, veri 
kazıma ve web teknolojilerine ilişkin belirli yetkinliklere sahip olması 
gerekmektedir (Coddington, 2015). Resmî kurumların veri portalları, 
sosyal medya platformları, çevrim içi arşivler, PDF belgeler, kitle 
kaynaklı veri toplama yöntemleri ve e-posta yoluyla yapılan bilgi 
talepleri, veri elde etmede başvurulan temel yöntemler arasında yer 
almaktadır. Özellikle kullanıcı tarafından oluşturulan içerikler ve 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

38 

anketler, veri gazeteciliğinde katılımcı bir haber üretim pratiğinin 
gelişmesine katkı sağlamaktadır. 

Toplanan verilerin haberleştirilebilmesi için ikinci aşamada verinin 
kökeninin, içeriğinin ve güvenilirliğinin anlaşılması gerekmektedir. 
Gazetecinin bu süreçte verinin nasıl toplandığını sorgulaması, verinin 
neyi temsil ettiğini analiz etmesi ve doğruluğunu farklı kaynaklarla 
karşılaştırarak teyit etmesi büyük önem taşımaktadır (Gray et al., 2012). 
İnternette bulunan veri bolluğu, her verinin haber değeri taşıdığı anlamına 
gelmemekte; aksine gazetecinin eleştirel süzgeçten geçirmesi gereken çok 
sayıda ham veri üretmektedir. Bu nedenle veri gazeteciliğinde temel 
mesele, anlamlı eğilimleri ayırt edebilmek ve verileri bağlamsal bir 
çerçeve içerisinde yorumlayabilmektir (Karlsen & Stavelin, 2014). 
Güvenilir veri kaynaklarıyla çalışmak, verileri farklı kurumların sunduğu 
bilgilerle karşılaştırmak ve verileri tekrar kontrol etmek, veri temelli 
haberlerin inandırıcılığını güçlendiren temel unsurlar arasında yer 
almaktadır (Wu, 2022). 

Veri gazeteciliği, sürekli öğrenmeyi zorunlu kılan bir alan olarak öne 
çıkmaktadır. Yeni veri türlerinin ve analiz tekniklerinin ortaya çıkması, 
gazetecilerin veri görselleştirme, istatistik, etik, veri kazıma ve hatta 
makine öğrenimi gibi alanlarda kendilerini geliştirmelerini gerekli 
kılmaktadır (Bisiani et al., 2023). Bu süreçte gazetecinin, veriye dayalı 
haber üretiminde verilerin kaynağını, hesaplama yöntemlerini ve 
bağlamsal anlamını sorgulaması; verilerle başlayan süreci tutarlı bir 
anlatıyla sonuçlandırması beklenmektedir. Bu yaklaşım, verinin yalnızca 
teknik bir girdi değil, kamusal anlam üretimine katkı sunan analitik bir 
unsur olarak ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Veri gazeteciliğinin son aşaması olan verinin iletilmesi, büyük ölçüde 
veri görselleştirme tekniklerine dayanmaktadır. Geleneksel gazetecilikte 
metin ağırlıklı anlatım ön plandayken, veri gazeteciliği karmaşık 
bilgilerin grafikler, haritalar, tablolar ve etkileşimli görseller aracılığıyla 
sunulmasını hedeflemektedir. Renk, tipografi, ölçek, hizalama ve görsel 
tutarlılık gibi tasarım unsurları, verinin doğru ve anlaşılır biçimde 
aktarılmasında belirleyici rol oynamaktadır (Weber et al., 2018). 
Görselleştirme yalnızca estetik bir unsur değil, aynı zamanda verinin 
yorumlanmasını kolaylaştıran analitik bir araçtır. 

Etkili veri görselleştirmeleri, okuyucuları daha derin analizler 
yapmaya, verileri karşılaştırmaya ve yeni anlamlar üretmeye teşvik 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

39 

edebilmektedir. Bu yönüyle veri gazeteciliği, yalnızca mevcut durumu 
açıklamakla kalmayıp, geleceğe yönelik çıkarımlar yapılmasına da olanak 
tanımaktadır Sonuç olarak veri gazeteciliği, dijital çağın bilgi üretim ve 
dolaşım pratiklerini yeniden şekillendiren; gazetecinin rolünü teknik, 
analitik ve anlatısal yetkinliklerle genişleten çok boyutlu bir habercilik 
yaklaşımı olarak değerlendirilebilir. 

Veri Okuryazarlığı ve Eleştirel Düşünme 

Okuryazarlık, bilgiye yönelik yalnızca pasif bir tüketim pratiği olarak 
değil; bilginin tutarlı, anlamlı ve eleştirel biçimde üretilmesini mümkün 
kılan bilişsel bir yetkinlik alanı olarak ele alınabilir. Bu bağlamda veri 
okuryazarlığı, veriyi okuma ve kullanma becerisinin ötesine geçerek; 
büyük veri kümelerinin hangi teknik ve yapısal süreçler aracılığıyla 
üretildiğini, bu verilerin nasıl işlendiğini, farklı veri setlerinin hangi 
yöntemlerle analiz edilerek anlamlı bilgiye dönüştürülebileceğini 
kapsayan bütüncül bir yeterlilik alanını ifade etmektedir. 

Veri gazetecilerinin verilerle etkin ve verimli biçimde çalışabilmeleri, 
ileri düzey istatistik bilgisi ile analitik düşünme becerilerine sahip 
olmalarını gerekli kılmaktadır. Sayısal verilerin neyi temsil ettiğini 
kavrayabilmek, olası çıkarımları öngörebilmek ve çeşitli dijital araçlar ile 
yazılımları kullanabilmek, verilerden güçlü ve tutarlı haber anlatıları 
üretilmesini mümkün hâle getirmektedir. Bu yetkinlikler, veri 
gazetecisinin veriyi yalnızca teknik bir girdi olarak değil, anlatısal ve 
bağlamsal bir kaynak olarak değerlendirmesini sağlamaktadır. 

Bu doğrultuda etkili bir veri okuryazarı olabilmek için gazetecilerin; 
verilerin kaynağını ve yöntemlerini anlayabilme, verileri eleştirel biçimde 
değerlendirebilme, doğruluk ve güvenilirliği sorgulayabilme, 
manipülasyon ve dezenformasyon risklerine karşı farkındalık geliştirme 
ile verileri bağlamsal olarak yorumlayabilme becerilerine sahip olmaları 
gerekmektedir. 

Bu çerçevede veri gazeteciliği alanında çalışan ya da bu alanda 
uzmanlaşmayı hedefleyen gazetecilerin; veriyi anlama, yorumlama, 
değerlendirme ve eleştirel bir süzgeçten geçirme becerilerini 
geliştirmeleri, dijital çağda nitelikli, güvenilir ve kamusal yarar odaklı 
haber üretiminin temel koşullarından biri olarak değerlendirilmektedir. 

Veri okuryazarlığı, veriye dayalı karar alma süreçlerini anlayabilmek, 
veriyi yorumlayabilmek ve yönetebilmek açısından temel bir giriş noktası 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

40 

niteliği taşımaktadır. Bu bağlamda veri okuryazarlığı; bireylerin kendi 
veri alanlarından hareketle bilgi ekosistemleri içerisinde üretilen verileri 
anlama, yorumlama ve etkin biçimde kullanma yetkinliklerini ifade 
etmektedir. Aynı zamanda bireylerin kendi verilerini üretme, analiz etme 
ve bu veriler üzerinden anlamlı çıkarımlar geliştirebilme kapasitelerine de 
işaret etmektedir. Veri okuryazarlığı, insan merkezli yaklaşımların 
tasarlanmasını, verinin sentezlenmesini ve veriyle kurulan iletişim 
sürecinde bağlamsal dinamiklerin doğru biçimde kavranmasını içeren 
bütüncül bir yeterlilik alanı olarak değerlendirilmektedir. 

Bu kapsamda veri okuryazarlığı, mevcut okuryazarlık yaklaşımlarına 
dayanan dört temel yeterliliği gerekli kılmaktadır. Bunlar; veriyi tanıma 
ve kullanmaya yönelik veri eğitimi, verinin daha anlaşılır ve etkili 
biçimde sunulmasını amaçlayan veri görselleştirme, verilerin 
yapılandırılmasını sağlayan veri modelleme ve bireylerin veriyle aktif 
ilişki kurmasını ifade eden veri katılımı olarak sınıflandırılmaktadır 
(Bhargava vd., 2015, ss. 3–6). Bu yeterlilikler, verinin yalnızca teknik bir 
nesne olarak değil, aynı zamanda toplumsal ve iletişimsel bir pratik 
olarak ele alınmasına imkân tanımaktadır. 

Veri okuryazarlığına ilişkin literatürde ortak ve evrensel bir tanım 
üzerinde uzlaşı sağlanamadığı görülmektedir (Schildkamp & Lai, 2013). 
Athanases ve arkadaşları (2012) veri okuryazarlığını, verilerin üretim, 
yorumlanma ve kullanım süreçlerini kavrayabilme yetisi olarak 
tanımlarken; Williams ve Coles (2007) bu kavramı, bireylerin bilgi 
gereksinimlerini belirleme, bilgiyi bulma, değerlendirme, bütünleştirme 
ve iletme becerilerini kapsayan çok boyutlu bir yetkinlik alanı olarak ele 
almaktadır. Mandinach ve Gummer (2013) ise veri okuryazarlığını, 
verilerin karar alma ve eyleme geçme süreçlerinde kullanılabilir bilgiye 
dönüştürülmesini mümkün kılan bir beceri ve bilgi seti olarak 
değerlendirmektedir. 

Bu tanımlar birlikte ele alındığında, veri okuryazarlığının yalnızca 
teknik veri işleme ve analiz becerileriyle sınırlı olmadığı; aynı zamanda 
verinin üretim koşullarını, kullanım bağlamlarını ve olası etkilerini 
sorgulamayı içeren bilişsel ve eleştirel boyutlara da sahip çok katmanlı 
bir yetkinlik alanı olduğu söylenebilir. Bu durum, veri okuryazarlığının 
özellikle dijital medya ortamlarında güç ilişkileri, karar alma süreçleri ve 
kamusal bilgi üretimi açısından stratejik bir öneme sahip olduğunu 
göstermektedir. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

41 

Veri okuryazarlığı, bilgi okuryazarlığı ve istatistik okuryazarlığı ile 
yakından ilişkili olup, bu alanların kesişiminde konumlanan bütüncül bir 
çerçeve sunmaktadır. Dijitalleşme ve internet teknolojilerinin 
yaygınlaşmasıyla birlikte bireyler yoğun bir veri ve bilgi akışıyla karşı 
karşıya kalmakta; bu durum, bilgi ya da istatistik okuryazarlığının tek 
başına yeterli olmasını giderek güçleştirmektedir. Nitekim 21. yüzyılda 
bilgi okuryazarlığı olmaksızın istatistik okuryazarlığına, istatistik 
okuryazarlığı olmaksızın ise veri okuryazarlığına sahip olmanın zorlaştığı 
vurgulanmaktadır. Bu bağlamda veri okuryazarlığının, diğer okuryazarlık 
türlerini bütünleştiren ve onlara temel oluşturan kapsayıcı bir yaklaşım 
sunduğu ifade edilmektedir (Gerstenschlager & Marin, 2023). 

Veri okuryazarlığı, dijital ve medya okuryazarlığı ile ilişkili bir 
kavram olarak ele alınmakta; bu çerçevede verinin deneyime aracılık 
etme biçimleri ile kurumsal güç ilişkileri, ekonomik çıkarlar ve izleyici 
üretim süreçleri arasındaki bağlantılar öne çıkmaktadır. Ancak veri 
okuryazarlığı, medya ya da dijital okuryazarlığın yerine geçen bir kavram 
değil; veriyle yoğun biçimde kuşatılmış bir ortamda bireylerin eylemlilik 
kapasitesini artıran tamamlayıcı bir alan olarak konumlandırılmaktadır. 
Bu bağlamda veri okuryazarlığı, dijital platformların teknolojik 
altyapıları ve ekonomi politiğine yönelik eleştirel farkındalığın yanı sıra 
mahremiyet, gözetim ve veri güvenliğine ilişkin değerlendirmeleri de 
kapsamaktadır. 

Bununla birlikte veri okuryazarlığı, eleştirel düşünme ile doğrudan 
ilişkilidir. Eleştirel düşünme, bireylerin veri setlerinin üretim ve kullanım 
süreçlerini, olası önyargıları ve alternatif yorumları sorgulamalarını 
mümkün kılmaktadır. Bu yönüyle veri okuryazarlığı, yalnızca teknik 
analiz becerilerini değil; veriye yönelik sorgulayıcı ve dönüştürücü 
yaklaşımları da içeren çok boyutlu bir yetkinlik alanı olarak 
değerlendirilmektedir  

SONUÇ 

Dijitalleşme süreci, gazeteciliğin üretim, dolaşım ve tüketim 
dinamiklerini köklü biçimde dönüştürmüş; bu dönüşüm, veri 
gazeteciliğini çağdaş habercilik pratiklerinin merkezine yerleştirmiştir. 
Veri gazeteciliği, veriyi yalnızca haberin doğruluğunu destekleyen bir 
araç olarak değil; haberin anlamını, kapsamını ve toplumsal etkisini 
kuran temel bir bileşen olarak ele almaktadır. Bu yönüyle veri 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

42 

gazeteciliği, dijital çağda araştırmacı gazeteciliğin yeniden 
tanımlanmasına ve güçlenmesine katkı sunmaktadır. 

Çalışmada ortaya konulduğu üzere veri gazeteciliği, çok aşamalı ve 
karmaşık bir üretim sürecine dayanmaktadır. Veriye erişim, verinin analiz 
edilmesi, doğrulanması, görselleştirilmesi ve bağlamsallaştırılması, 
gazetecinin teknik becerilerinin yanı sıra eleştirel ve etik sorumluluklar 
üstlenmesini gerektirmektedir. Bu durum, gazeteciyi yalnızca bilgiyi 
aktaran bir aracı olmaktan çıkararak; veriyi yorumlayan, sorgulayan ve 
kamusal yarar doğrultusunda anlamlandıran bir aktör olarak yeniden 
konumlandırmaktadır. 

Veriye erişim pratikleri, veri gazeteciliğinin en kritik aşamalarından 
birini oluşturmaktadır. Açık veri politikaları ve dijital araçlar gazetecilere 
yeni olanaklar sunarken; kullanıcı gizliliği, veri güvenliği, erişim 
eşitsizliği ve algoritmik önyargılar gibi sorun alanlarını da beraberinde 
getirmektedir. Bu bağlamda veri gazeteciliğinde veriye erişim, teknik 
yeterliliklerin ötesinde etik ve politik bir sorumluluk alanı olarak 
değerlendirilmelidir. Veri okuryazarlığı ve eleştirel düşünme, 
gazetecilerin bu sorumlulukları fark etmelerini ve veriyi bilinçli biçimde 
kullanmalarını mümkün kılmaktadır. 

Dijital medya ortamlarında veri gazeteciliğini ayırt edici kılan bir diğer 
temel unsur etkileşimdir. Etkileşimli veri görselleştirmeleri ve dijital anlatı 
biçimleri, okuyucuların haber içeriğiyle aktif bir ilişki kurmasını sağlayarak, 
verinin birlikte anlamlandırıldığı katılımcı bir iletişim süreci yaratmaktadır. 
Bu durum, yalnızca gazetecilerin değil; okuyucuların da veri okuryazarlığı 
ve eleştirel düşünme becerilerini geliştirmelerini gerekli kılmaktadır. Böylece 
veri gazeteciliği, pasif tüketim yerine katılımcı ve sorgulayıcı bir kamusal 
alanın inşasına katkı sunmaktadır. 

Sonuç olarak veri gazeteciliği; veriye erişim, etkileşim, veri okuryazarlığı 
ve eleştirel düşünmenin kesişim noktasında konumlanan çok boyutlu bir 
habercilik pratiği olarak değerlendirilmektedir. Bu pratik, dijital çağda 
gazeteciliğin güvenilirliğini, şeffaflığını ve demokratik işlevini yeniden 
tanımlamaktadır. Veri okuryazarlığı ve eleştirel düşünme ile desteklenmeyen 
veri gazeteciliği uygulamaları, teknik açıdan gelişmiş olsa dahi etik ve 
toplumsal açıdan sorunlu sonuçlar doğurabilmektedir. Bu nedenle veri 
gazeteciliğinin sürdürülebilir, güvenilir ve kamusal yarar odaklı bir biçimde 
gelişebilmesi, gazetecilerin ve okuyucuların veriyle kurdukları ilişkiyi 
eleştirel bir perspektifle yeniden düşünmelerine bağlıdır. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

43 

KAYNAKÇA 
Athanases, S., Wahleithner, J., & Bennett, L. (2012). Learning to attend to culturally and 

linguistically diverse learners through teacher inquiry in teacher education. Teachers 
College Record, 114(7), 1–50. 

Bisiani, S., Abellan, A., Arias Robles, F., & García-Avilés, J. A. (2023). The data journalism 
workforce: Demographics, skills, work practices, and challenges in the aftermath of the 
COVID-19 pandemic. Journalism Practice, 19(3), 502–522. 
https://doi.org/10.1080/17512786.2023.2191866 

Boyd, D., & Crawford, K. (2012). Critical questions for big data: Provocations for a cultural, 
technological, and scholarly phenomenon. Information, Communication & Society, 15(5), 
662–679. https://doi.org/10.1080/1369118X.2012.678878 

Bradshaw, P. (2011). The inverted pyramid of data journalism [Blog yazısı]. Online Journalism 
Blog. Erişim adresi: http://onlinejournalismblog.com/2011/07/07/the-inverted-pyramid-of-
data-journalism/ 

Coddington, M. (2015). Clarifying journalism’s quantitative turn: A typology for evaluating 
data journalism, computational journalism, and computer-assisted reporting. Digital 
Journalism, 3(3), 331–348. https://doi.org/10.1080/21670811.2014.976400 

Coddington, M. (2019). Aggregating the news: Secondhand knowledge and the erosion of 
journalistic authority. Columbia University Press. 

Davies, K., & Cullen, T. (2016). Data journalism classes in Australian universities: Educators 
describe progress to date. Asia Pacific Media Educator, 26(2), 132–147. 
https://doi.org/10.1177/1326365X16668969 

Downes, E. J., & McMillan, S. J. (2000). Defining interactivity: A qualitative identification of 
key dimensions. New Media & Society, 2(2), 157–179. 
https://doi.org/10.1177/14614440022225751 

Gerstenschlager, N. E., & Marin, K. (2023). GPS: Growing statistical literacy. Mathematics 
Teacher: Learning and Teaching PK–12 

Gray, J., Bounegru, L., & Chambers, L. (Eds.). (2012). The data journalism handbook. 
Sebastopol, CA: O’Reilly Media. 

Hammond, P. (2017). From computer-assisted to data-driven: Journalism and big data. 
Journalism, 18(4), 408–424. https://doi.org/10.1177/1464884915608807 

Holovaty, A. (2006). A fundamental way newspaper sites need to change. 
http://www.holovaty.com/writing/fundamental-change/ 

Karlsen, J., & Stavelin, E. (2014). Computational journalism in Norwegian newsrooms. 
Journalism Practice, 8(1), 34–48. https://doi.org/10.1080/17512786.2013.813190 

Knight, M. (2015). Data journalism in the UK: A preliminary analysis of form and content. 
Journal of Media Practice, 16(1), 55–72. https://doi.org/10.1080/14682753.2015.1015801 

Lewis, S. C., & Westlund, O. (2014). Big data and journalism. Digital Journalism, 3(3), 447–
466. https://doi.org/10.1080/21670811.2014.976418 

Lister, M., Dovey, J., Giddings, S., Kelly, K., & Grant, I. (2009). New media: A critical 
introduction. Taylor & Francis. 

Lorenz, M., Kayser, N., & McGhee, G. (2011). Media companies must become trusted data 
hubs. EJC Magazine. Retrieved November 22, 2025, from 
https://ejc.net/magazine/article/media-companies-must-become-trusted-data-hubs 

Lynch, L. (2012). That’s not leaking, it’s pure editorial. Canadian Journal of Media Studies, 
Special Issue: Experts and Amateurs in Communication and Culture (Fall 2012). 

Mandinach, E. B., & Gummer, E. S. (2013). A systemic view of implementing data literacy in 
educator preparation. Educational Researcher, 42(1), 30–37. 
https://doi.org/10.3102/0013189X12459803 

https://doi.org/10.1080/17512786.2023.2191866
https://doi.org/10.1080/1369118X.2012.678878
http://onlinejournalismblog.com/2011/07/07/the-inverted-pyramid-of-data-journalism/
http://onlinejournalismblog.com/2011/07/07/the-inverted-pyramid-of-data-journalism/
https://doi.org/10.1080/21670811.2014.976400
https://doi.org/10.1177/1326365X16668969
https://doi.org/10.1177/14614440022225751
https://doi.org/10.1177/1464884915608807
http://www.holovaty.com/writing/fundamental-change/
https://doi.org/10.1080/17512786.2013.813190
https://doi.org/10.1080/14682753.2015.1015801
https://doi.org/10.1080/21670811.2014.976418
https://ejc.net/magazine/article/media-companies-must-become-trusted-data-hubs
https://doi.org/10.3102/0013189X12459803


Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

44 

Manovich, L. (2002). The language of new media. MIT Press. 
McMillan, S. J. (2005). Exploring models of interactivity from multiple research traditions: 

User, documents, systems. In I. A. Lievrouw & S. Livingstone (Eds.), Handbook of new 
media: Student edition (pp. 205–229). SAGE Publications. 

Narmanlıoğlu, H. (2021). Veri gazeteciliği ve veri manipülasyonu. In O. Çalışkan (Ed.), 
Çarpıtılmış Gerçekliğin İnşası (Cilt 2, ss. 47–63). İstanbul: Nobel Akademik Yayıncılık. 

Parasie, S. (2014). Data-driven revelation? Revelation? Digital Journalism, 3(3), 364–380. 
https://doi.org/10.1080/21670811.2014.976408 

Parks, R. M. (2014). Big data in communication research: Its contents and discontents. Journal 
of Communication, 64(2), 355–360. https://doi.org/10.1111/jcom.12090 

Quiring, O., & Schweiger, W. (2008). Interactivity: A review of the concept and a framework 
for analysis. Communications, 33(2), 147–167. 
https://doi.org/10.1515/COMMUN.2008.009 

Schildkamp, K., & Lai, M. K. (2013). Conclusions and a data use framework. In K. 
Schildkamp, M. K. Lai, & L. Earl (Eds.), Data-based decision making in education: 
Challenges and opportunities (pp. 177–191). Springer. 

Türkoğlu, S. (2021). Veri çağında veri gazeteciliğinin geleceği ve yenilikleri üzerine bir 
değerlendirme. In A. Zinderen (Ed.), Veri gazeteciliği (pp. 145–163). Nobel Akademik 
Yayıncılık. 

Weber, W., Engebretsen, M., & Kennedy, H. (2018). Data stories: Rethinking journalistic 
storytelling in the context of data journalism. Studies in Communication Sciences, 18(1), 
191–206. https://doi.org/10.24434/j.scoms.2018.01.013 

Williams, D., & Coles, L. (2007). Teachers' approaches to finding and using research evidence: 
An information literacy perspective. Educational Research, 49(2), 185–206. 
https://doi.org/10.1080/00131880701369719 

Wu, S. (2022). Asian newsrooms in transition: A study of data journalism forms and functions 
in Singapore’s state-mediated press system. Journalism Studies, 23(4), 469–486. 
https://doi.org/10.1080/1461670X.2022.2032802 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.1080/21670811.2014.976408
https://doi.org/10.1111/jcom.12090
https://doi.org/10.1515/COMMUN.2008.009
https://doi.org/10.24434/j.scoms.2018.01.013
https://doi.org/10.1080/00131880701369719
https://doi.org/10.1080/1461670X.2022.2032802


Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

45 

HALİT REFİĞ VE GÖÇÜN GÖRSEL HİKÂYESİ “GURBET 
KUŞLARI” 

Pınar Akçay Demirkıran* 

 

GİRİŞ  

Halit Refiğ, Türk Sineması’nda Sinemacılar Dönemi’nde büyük 
hareketlenmelere neden olan Ulusal Sinema Hareketi’nin önde gelen 
yönetmenidir. Ulusal Sinema Hareketi’ni sadece filmlerinde yansıtmakla 
kalmamış, yazılarıyla da kuramsal altyapısını anlatmaya çalışmıştır. Türk 
Sineması ve Türk Sineması’nın Batılılaşma hareketleri ile “halk 
sineması” ve “ulusal sinema”yı ele aldığı yazıları, 1971 yılında ilk basımı 
yapılan Ulusal Sinema Kavgası adlı kitapla bir araya gelmiştir.  

Halit Refiğ’in sinema yolculuğu İngiltere’den başlayıp, Güney 
Kore’ye uzanır; oradan  Türkiye’ye döner ve sinema yazarlığı ile devam 
eder. Yazarlık yaptığı yıllarda Türk Sineması’nın önemli yönetmenlerine 
asistanlık yapar. Kendini hazır hissettiğinde de yönetmenlik koltuğuna 
oturur.  

Filmografisindeki birçok filmi arasında Şehirdeki Yabancı (1962),  
Gurbet Kuşları (1964), Kırık Hayatlar (1965), Haremde Dört Kadın 
(1965), Fatma Bacı (1972), Teyzem (1986), Hanım (1989), Karılar 
Koğuşu (1990) filmleri özellikle önemli ve dikkat çekicidir. ABD’de de 
The Intercessors (1977) ve Buffy in Wilderness (1984) adlı filmleri 
yöneten Refiğ, Türk edebiyatından Halit Ziya Uşaklıgil’in eseri Aşk-ı 
Memnu’yu televizyona ilk uyarlayan yönetmendir. TRT için 1975 yılında 
yapılan bu ilk uyarlama büyük başarı kazanmıştır. Yine TRT için yaptığı 
1978 yılında yönettiği Kemal Tahir uyarlaması “Yorgun Savaşçı” ise 
yakılacaktır. 

Bu çalışmanın birinci bölümünde yönetmenin biyografisi içinde sanat 
yolculuğu ele alınmakta, ikinci bölümünde sanat anlayışında öne çıkan 
Ulusal Sinema Hareketi ile ilgili düşüncelerine ve sonraki dönemine yer 

 
* Dr. Öğr. Üyesi, İstanbul Topkapı Üniversitesi İletişim Fakültesi Film Tasarımı ve Yönetimi Bölümü, 
pınarakçaydemirkiran@topkapi.edu.tr 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

46 

verilmekte, üçüncü bölümde ise 1964’te çektiği ve göçü anlatan Gurbet 
Kuşları filmi incelenmektedir. 

Biyografisi ve Filmografisi 

Halit Refiğ 1934’te İzmir’de doğmuş, İstanbul’da büyümüştür. Şişli 
Terakki Lisesi’nin ardından Robert Kolej’e girmiş, burada mühendislik 
eğitimi almıştır. Aslında daha o yıllarda sinemaya ilgisi vardır. Ancak 
Türkiye’de sinema eğitimi veren bir kurum bulunmamaktadır. O 
dönemde dünya genelinde de çok az sayıda sinema okulu vardır. İlk 
sinema okulu Sovyetler Birliği’nde, Bolşevik devriminin hemen ardından 
1919 yılında Moskova’da kurulan ve daha sonra VGIK ismini alacak olan 
okuldur. Avrupa’daki ilk sinema okulları ise çok daha sonra, Roma’da 
1935’te, Paris’te 1943’te kurulmuştur (Petrie, 33-35).  

Refiğ sinema eğitimi almak için İngiltere’ye gitmeye karar verir. 
İngiltere’de 1933’te Britanya sinemasını desteklemek, ulusal arşiv 
oluşturmak gibi amaçlarla kurulmuş olan British Film Institut (İngiliz 
Film Enstitüsü) vardır.  Refiğ İngiltere’deki eğitimiyle ilgili şunları 
paylaşmaktadır: 

“…British Institut kurulmuştu ama formel bir eğitim yoktu o tarihte. 
Ama İngiltere’nin bana şöyle bir etkisi oldu. Orada bulunduğum süre 
içinde, bulabildiğim temel kitapları alma olanağım oldu. …Film 
çekilirken kursiyer alsalar, o çok işime yarayacaktı. Beni olduğum tarihte 
film çekimi yoktu. Daha çok, stüdyo içinde, şu alet şu işe yarar, bu alet bu 
işe yarar, kamera şöyle hareket ettirilir gibi şeyler gösteriliyordu” 
(Hristidis, 2007:41). 

Halit Refiğ İngiltere’den döndüğünde askere gider ve gönüllü olarak 
Kore Savaşı’na katılır. Avrupa’nın ardından Asya’da, Güney Kore’de 
savaş sırasında geçirdiği dönem ona önemli tecrübeler kazandırmıştır. 
Aynı zamanda sinemayla ilgili bir başka adımı atma fırsatı olmuştur. 

Refiğ, yabancı dil bildiğinden savaşta irtibat subaylığı yapmıştır. Bu 
sırada PX adı verilen askeri alışveriş yerlerinden ilk film kamerasını, ilk 
perdesini, ilk projeksiyon makinesini almıştır (Hristidis, 2007: 49). 
Kore’den dönüşünde bir süre çevirmenlik yapan Refiğ, bir yandan da 
sinema yazarlığına adım atar; dergilerde ve gazetelerde sinemayla ilgili 
yazılar yazmaya başlar. 1956-1957 yılları Refiğ için çok yoğun bir 
sinema yazarlığı dönemi olur. Üç yayın organında (“Akis” haftalık dergi, 
“Sinema” aylık dergi ve “Yeni Sabah” gazetesi) aynı zamanda yazıları 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

47 

çıkmaya başlar. “Yeni Sabah” gazetesinde 1-1.5 yıl çalıştıktan sonra 
Refiğ, “Akşam” gazetesine transfer olur. “Yeni Sabah” ve “Akşam” 
gazetesindeki işi ise aynıdır. Haftada bir sinema yazısı yazar; hafta 
arasında sinema yazılarının hazırlanmasına katkıda bulunur ve ayrıca 
çeviriler yapar. Refiğ, yönetmenlik yapmaya başlayana kadar düzenli 
olarak sinema yazarlığını sürdürür (Emin, 2003: 10). Sinema yazarlığının 
ardından Atıf Yılmaz’ın “Yaşamak Hakkımdır” filmiyle yönetmen 
yardımcılığına başlar. Atıf Yılmaz’ın filmlerinde ve Memduh Ün’ün 
filmlerinde yönetmen yardımcılığı görevlerinde bulunur (Scognamillo, 
2010: 223). Yönetmen yardımcısı olarak çalışırken de yazarlıkla ilgisini 
kesmez. 1960 yılında ilk filmi Yasak Aşk’ı yönettiğinde, sinema 
yazarlığını bırakır ve kendi yerine Giovanni Scognamillo’yu önerir 
(Emin, 2003:10).  

Halit Refiğ’in yönetmenliğini yaptığı ilk film, Memduh Ün’ün 
yapımcılığını üstlendiği 1961 yılında tamamlanan “Yasak Aşk” fllmidir. 
“Ticari başarısızlıkla sonuçlanan bu filmin ardından Refiğ, bir yıl kadar 
daha Memduh Ün için asistanlık yapar. İkinci denemesini yine Memduh 
Ün’ün yapımcılığında “Uğur Film” adına  “Seviştiğimiz Günler” (1961) 
filminde yapar (Karahanoğlu, 2001:130). Halit Refiğ’e yönetmenlik 
kariyerindeki ilk başarısını üçüncü filmi, 1962’de çektiği “Gençlik 
Hülyaları” getirmiştir. Halit Refiğ’in aynı yıl çektiği diğer film olan 
“Şehirdeki Yabancı”  ise büyük dikkat çekmiş, filmin başarısı ülke 
sınırlarını aşmıştır. Film, 1963 Moskova Film Festivali’ne davet edilir. 
Refiğ ve filmin başrol oyuncularından Nilüfer Aydan Moskova’ya 
giderler. Festivalde, Nilüfer Aydan’a şeref ödülü verilir. “Şehirdeki 
Yabancı” filmi Halit Refiğ’in Ulusal Sinema anlayışı içinde çektiği bir 
filmdir.  

1964 yılında Halit Refiğ, bugün Türk Sineması’nın göç temalı önemli 
filmleri arasında sayılan büyük kente göçü konu edinen “Gurbet Kuşları” 
adlı filmi çeker. Film, 1. Antalya Altın Portakal Film Festivali’nde En İyi 
Yönetmen ve En İyi Film Ödüllerini alır. 1965 yılında ise “Haremde Dört 
Kadın” adlı filmi çeker. Filmin senaryosu, Kemal Tahir ile arasındaki 
dostluğun bir ürünüdür. Ünlü romancı Kemal Tahir’ in diyaloglarının 
tümünü yazdığı ve karakterlerin oluşmasında büyük katkılarının 
bulunduğu “Haremde Dört Kadın”, Türk Sineması’nın en özgün ve 
başarılı çağ filmlerinden biri olarak kabul edilmektedir. Film, 1899’un 
Aralık ayında, yani yeni bir yüzyılın eşiğinde, bir Tanzimat Paşası’nın 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

48 

konağında dönen entrikaları anlatmaktadır (Karahanoğlu, 2001:134). 
“Haremde Dört Kadın” filmi Türkiye’de vizyona girmeden önce gittiği 
İtalya’nın Sorrento Film Festivali’nde büyük ilgiyle karşılaşır ancak 
Türkiye’de halkın tepkisini çeker. Öte yandan entelektüel çevreler, film 
hakkında olumlu düşüncelere sahiptir. Film Antalya Altın Portakal Film 
Festivali’nde bazı grupların saldırısına uğrar ve tahrip edilir (Hristidis, 
2007: 162-164). 

Halit Refiğ’in de aralarında bulunduğu bazı yönetmenlerin Ulusal 
Sinema anlayışı ile filmler çektiği 60’lı yıllarda, Türk Sineması’nda bir 
kutuplaşma yaşanır. 1965 yılında Sinematek Derneği kurulur. 
Sinematek’in Türk Sineması’na olumsuz yaklaşımına karşı Refiğ de sert 
çıkışlar yapar. Sinematek ile Yeşilçam arasındaki Türk Sineması 
tartışmaları bir süre sonra ilişkilerin tamamen kopmasına neden olur. 
Şakir Eczacıbaşı, Onat Kutlar ve Nijat Özön gibi isimlerin kurucuları 
arasında olduğu Sinematek Derneği’ne karşı aralarında Halit Refiğ, 
Memduh Ün, Metin Erksan, Duygu Sağıroğlu’nun da bulunduğu 
yönetmenler Sinematekle iş yapmayacaklarını belirten bir bildiri yayınlar. 

Halit Refiğ, 1969 yılında Ulusal Sinema örneği filmlerinden “Bir 
Türke Gönül Verdim” filmini çeker. 1972 yılında Refiğ, Gurbet Kuşları 
filminde işlediği göç olgusunu “Fatma Bacı” filminde yeniden ele alır. 
Film, kan davasında eşini kaybetmiş Fatma’nın iki kızı ve oğlu ile 
köyden İstanbul’a göçünü ve kapıcı olarak bir apartmanda çalışırken 
oğlunu kan davasından uzak tutmaya karşı verdiği mücadeleyi 
anlatmaktadır. 

70’li yıllar Türkiye’de sinema eğitiminin de başladığı yıllardır. Bugün 
Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi bünyesinde bulunan Sinema-
TV Merkezi ile yine aynı üniversitenin Güzel Sanatlar Fakültesi Sinema 
Televizyon Bölümünün temelleri 70’li yıllarda atılmıştır. 1974 yılında 
İstanbul Devlet Güzel Sanatlar Akademisi bünyesinde Türkiye’de ilk 
defa sinema eğitimi başlatılmış ve Refiğ de bu kurumun ilk eğitici 
kadrosunda yer almıştır. 

Refiğ TRT için 1975 yılında Halit Ziya Uşaklıgil’in aynı adlı 
eserinden uyarlanan Aşk-ı Memnu adlı televizyon dizisini çeker. Dizi 
büyük ilgi görür. 1976 yılında ABD’de bulunan Winsconsin 
Üniversitesi’ne gider, 1977’de öğrencilerin de görev aldığı “The 
Intercessors” (Arabulucular) adlı filmi çeker. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

49 

1978 yılında TRT tarafından Kemal Tahir’in “Yorgun Savaşçı” adlı 
romanının televizyona uyarlanması Halit Refiğ’e teklif edilir. 1981’de 
çekimleri biten filmin, 1983 yılında TRT Genel Müdürü Emekli Albay 
Macit Akman tarafından filmin yakıldığı bilgisi basına duyurulur. 
TRT’de saklanan bir video kopyası ise 1993 yılında yayınlanır. 

Colombus Ohio Denison Üniversitesi’nden aldığı film ve ders verme 
teklifi üzerine 1984’te tekrar ABD’ye giden Refiğ, üniversite 
öğrencileriyle “Buffy in Wilderness” adlı filmi çeker. Türkiye’ye 
döndüğünde film çalışmalarına devam eder. Halit Refiğ’in son 
filmlerinden özellikle Hanım (1986) ve bir Kemal Tahir uyarlaması olan 
Karılar Koğuşu (1990) büyük ilgi görür. “Hanım” filmiyle 1989’da 26. 
Antalya Altın Portakal Film Festivali’nde,  “Karılar Koğuşu” ile 1990’da 
27. Antalya Altın Portakal Film Festivali’nde En İyi Yönetmen Ödülünü 
almıştır. Yönetmen Halit Refiğ, 2009 yılında İstanbul’da hayata gözlerini 
kapatır. 

Halit Refiğ’in yönetmen filmografisinde şu filmler 
bulunmaktadır: Yasak Aşk (1961), Seviştiğimiz Günler (1961), Gençlik 
Hülyaları (1962), Şehirdeki Yabancı (1962),  Şafak Bekçileri (1963), 
Şehrazat (1964), Evcilik Oyunu (1964), İstanbul’un Kızları (1964),  
Gurbet Kuşları (1964), Kırık Hayatlar (1965), Haremde Dört Kadın 
(1965), Canım Sana Feda (1965), Güneşe Giden Yol (1965),  Üç 
Korkusuz Arkadaş (1966), Karakolda Ayna Var (1966),  Erkek ve Dişi 
(1966),  Kız Kolunda Damga Var (1967), Bir Türk’e Gönül Verdim 
(1969),  Yaşamak Ne Güzel Şey (1969),  Adsız Cengaver (1970), Ali 
Cengiz Oyunu (1971), Sevmek ve Ölmek Zamanı (1971), Fatma Bacı 
(1972), Çöl Kartalı (1972), Aşk Fırtınası (1972), Acı Zafer (1972), Vurun 
Kahpeye (1973),  Sultan Gelin (1973), Kızın Var Mı Derdin Var (1973), 
Yedi Evlat İki Damat (1973),  The Intercessors (Arabulucular) (1977), 
Yaşam Kavgası (1978), Leyla İle Mecnun (6),  O Kadın (1982), İhtiras 
Fırtınası (1983), Beyaz Ölüm (1983), Alev Alev (1984), Buffy in 
Wilderness (1984), Paramparça (1985), Ölüm Yolu (1985), Son Darbe 
(1985), Teyzem (1986),  Kıskıvrak (1986), Yarın Ağlayacağım (1986), 
Kızımın Kanı (1987), Kurtar Beni (1987), Kızım ve Ben (1988), Hanım 
(1989), Karılar Koğuşu (1990), İki Yabancı (1991), Köpekler Adası 
(1996). 

 

 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

50 

Halit Refiğ’in Sinema Anlayışı 

Halit Refiğ, adı Ulusal Sinema Hareketi ile özdeşleşmiş bir 
sinemacıdır. Bu hareket 60’lı yılların Türk sinemasında dikkat çeken bir 
fikri ve sanatsal tavırdır aynı zamanda. Refiğ, ilk kez 1971 yılında 
yayımlanan “Ulusal Sinema Kavgası” kitabında, ulusal sinema ve halk 
sineması kavramlarına açıklık getirmekte, ulusal sinemanın nasıl olması 
gerektiğine dikkati çekmektedir. Kitap, Refiğ’in 15 Ekim 1965 ile 12 
Mart 1971 tarihleri arasında bir kısmı basılmış, bir kısmı da basılmamış 
yazılarından oluşmaktadır (Karahanoğlu, 2007: 138). Kitaptaki yazılar o 
yılların toplumsal kaynaşmalarının ve siyasi çalkantılarının etkisi altında 
Türk Sineması’nın kimliğini, varoluş sebeplerini ve dayanaklarını 
araştırma çabalarıdır (Refiğ, 2013:17).  

“Ulusal Sinema” hareketinin ortaya çıkmasında fikri olarak Kemal 
Tahir’in etkisi çok büyüktür. Kemal Tahir, kitaplarında Türk toplumunun 
bir yansımasını tarihsel ve sosyolojik olarak ortaya koymaya çalışmıştır. 
Asya Tipi Üretim Tarzı tartışmalarıyla birlikte Osmanlı Devleti’ndeki 
Batı’dan farklı olarak  “kerim devlet” ve  “sınıfsız toplum”  olgularını 
öne çıkartmıştır. Bu olgulardan hareketle, sanatın yerel öğelerden 
beslenmesi gerektiğini ve ulusal kimliğin öne çıkarılması gerektiğinin 
altını çizmiştir.  Bu görüşleriyle yönetmenleri etkilemiş özellikle de  Halit  
Refiğ  tarafından  düşünceleri  sinemaya  aktarılmaya  çalışılmıştır. 
Böylece “Ulusal Sinema” hareketinin ortaya çıkmasına öncü olmuştur 
(Çilingir, 2017: 238).  

Gülper Refiğ, Halit Refiğ’i anlattığı kitabında Metin Erksan’ı 
hareketin ikinci adamı larak konumlandırır: “Halit, ulusal sinema 
hareketinin, 60’lar sinemasının lokomotifiyse, Metin Erksan ilk 
vagonuydu” (Gülper Refiğ, 2018: 35). Metin Erksan’ın Sevmek Zamanı 
(1966) ve Kuyu (1969); Duygu Sağıroğlu’nun Bitmeyen Yol (1965), Ben 
Öldükçe Yaşarım (1965), Vatan ve Namık Kemal (1969); Atıf Yılmaz’ın 
Yedi Kocalı Hürmüz (1971), Kozanoğlu  (1967),  Köroğlu (1968); Lütfi 
Akad’ın Kızılırmak-Karakoyun (1967), Irmak (1972), Gökçe Çiçek 
(1973) gibi filmleri Ulusal Sinema düşüncesi içerisinde yer alan filmler 
olarak gösterilmektedir (Çilingir, 2017:239). 

Halit Refiğ, Ulusal Sinema Kavgası adlı kitabında Türk Sineması’nın 
ekonomik yapısından yola çıkarak şu tespitte bulunmaktadır: 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

51 

“Metin Erksan, Duygu Sağıroğlu ve benim savunduğumuz fikir şuydu: 
Türk sineması sermayeye dayanan bir sinema değildir. Türk sinemasında 
gerçek değer emektir. Türk sinemasındaki iki-üç istisna dışında 
prodüktörler bile sermayedar değil emekçidirler. Bu özellikler 
sinemamızın ekonomik yapısını Batı ülkeleri sinemalarından apayrı bir 
kılığa sokmaktadır” (Refiğ, 2013: 56). 

Refiğ’in sık sık vurguladığı “Ulusal Sinema” ve “Halk Sineması” 
kavramları da bu ekonomik yapıya dayanarak yaptığı tanımlardır. Bu 
kavramları Türk Sineması’nın bono sistemi ile açıklar: 

“Filmlerin maliyetlerinin, büyük ölçüde seyredildikten sonra 
ödenmesine dayanan bir sistem: Bono sistemi. Bu sistemi doğuran ne? 
Sinemadaki seyirci. Türkiye’de sinema, burjuvazi tarafından, kapitalist 
burjuvazi tarafından kurulmamış. TRT ortaya çıkana kadar devlet de 
yok… Ne var ortada? Seyirci var. Seyircinin sinemaya geleceği, film 
seyredeceği, yapılacak filmi seyretmek için bilet alıp para ödeyeceği 
hesabı üzerinden yapılıyor filmler” (Hristidis, 2007: 183). 

Öte yandan ülkenin yaşadıkları karşısında “Ulusal Sinema” kavramını 
“Halk Sineması” kavramından ayrı düşünmeye başladığını ifade eder: 

“Halk sineması dediğimiz sinemada halkın, ‘aman bize Türkiye 
gerçeklerini anlatın, aman bize hayattaki doğrular, yanlışları anlatın’ 
gibi bir talebi yoktu. Tam tersine, neler bizim hoşumuza gidiyorsa, neler 
bizi eğlendiriyorsa onları yapın talepleri vardı. Ama Türkiye öyle bir 
durumdan geçmekte ve öyle bir duruma girmekteydi ki, seyirciye ülkenin 
içinde bulunduğu koşullar nelerdir, bunların verilmesi gerekiyordu, 
özellikle de dış etkilere karşı” (Hristidis, 2007:184,185). 

Ulusal Sinema,1966-67 yıllarından itibaren bilinçli bir şekilde 
kullanılmaya başlanan bir kavramdır. Bu, “Halk Sineması”nda olduğu 
gibi tabandan gelen bir hareket değil, Metin Erksan, Halit Refiğ gibi 
rejisörler, Türk Film Arşivi gibi kurumlar tarafından teorisi yapılan bir 
sinema biçimidir. Ortada ulusal bir sinema için ne halktan bir destek, ne 
de devletten alınan resmi bir teşvik vardır. Bu bakımdan Ulusal Sinema 
örnekleri “Haremde Dört Kadın”, “Sevmek Zamanı”, “Kuyu” ve “Bir 
Türke Gönül Verdim” gibi birkaç filmi pek aşmamaktadır (Refiğ, 2013: 
93). 

Halit Refiğ, Muhsin Ertuğrul döneminin ardından gelen dönemde film 
yapan bazı yapımcıların ticari filmlerini her türlü ilkelliklerine rağmen 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

52 

daha ulusal özellikte görmektedir. Bunun da nedeni olarak Türk temaşa 
sanatlarına dayanan kökleri göstermektedir: 

“Bunların ortaya koydukları, hiçbir sanat iddiası olmayan, sadece 
ticari amaçlarla çevrilen filmler, teknik ve estetik açıdan son derece ilkel 
olmalarına rağmen, geleneksel Türk temaşa sanatlarına dayanan 
kökleriyle çok daha fazla ulusal özellik taşımaktaydılar” (Refiğ, 
2013:91). 

Yönetmenin sanatsal yaşamında Ulusal Sinema Hareketi önemli bir 
dönemdir. Bu da özellikle 60’lı yılları kapsamaktadır. Bununla birlikte 
genel olarak yönetmenin sanatsal yaşamını farklı şekilde dönemlere 
ayıran iki yaklaşım görülmektedir. Giovanni Scognamillo (2010),  Halit 
Refiğ’in ilk filmleri olan “Yasak Aşk”, “Seviştiğimiz Günler” ve 
“Gençlik Hülyaları”nı yönetmenin birinci dönemi olarak tanımlar. İkinci 
dönemini ise “Şehirdeki Yabancı” filmiyle başlatır (Scognamillo, 2010: 
223). Bir akademik çalışmada ise (Emin, 2003:16-33) yönetmenin sinema 
hayatı birinci dönemi “Yasak Aşk”tan “Haremde Dört Kadın”a; ikinci 
dönemi “Bir Türke Gönül Verdim”den “Yorgun Savaşçı”ya; üçüncü 
dönemi “Teyzem”den “Gelinlik Kız” filmine kadar olacak şekilde üç 
dönemde tanımlanmıştır. 

Scognamillo’nun Halit Refiğ’in ikinci döneminin başlangıcı saydığı 
Şehirdeki Yabancı filmi, uluslararası alanda da ses getiren bir filmdir. 
Film, Londra’dan maden mühendisi olarak memleketine dönen Aydın’ın 
maden ocağındaki sömürü düzenine karşı mücadelesini ve yaşadıklarını 
anlatmaktadır. 

"Toplumsal-gerçekçi" filmlerden biri olarak kabul edilen Şehirdeki, 
1960–1965 yılları arasında çekilmiş sayılı yerli filmden biridir. Onu 
dönemin diğer filmlerinden ayıran özelliği ise aşk temasını Yeşilçam 
filmlerinden farklı işlemesi değil,  "siyaset-iş-medya"   birlikteliğinin 
işçiler ve diğer halk üzerindeki egemenliğinin, filmin kahramanı 
tarafından sorgulanıyor olmasıdır (Bilgin, 2009: 41). Film, 1963 yılında 
düzenlenen Uluslararası Moskova Film Festivali’nde ilgiyle 
karşılanmıştır. 

Yönetmenin daha ilk filmlerinden Kırık Hayatlar’dan başlayarak Aşk-
ı Memnu, Teyzem ve Gelinlik Kız başta olmak üzere birçok filminde 
kullandığı kaybolan mekânlarla birlikte kaybolan değerler ve bunun 
bireylerde yarattığı tahribat Hanım filminde yeniden seyircinin karşısına 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

53 

çıkmaktadır. Bu kez ölümde huzur, aşka kavuşma gibi derin felsefi 
altyapıyla birliktedir (Refiğ, 2018: 179). Köyden kente göçle birlikte 
yaşanan sorunlarla dağılma sürecine giren ailelerin akıbetini Gurbet 
Kuşları ve Fatma Bacı gibi filmlerinde ele almıştır. Tüm olumsuzluklara 
karşın yine de geleceğe bir umut ışığı yakar. Aile zorlu günler ve yaşadığı 
kayıplara rağmen bir şekilde yeniden toparlanarak hayatına devam eder. 
Gurbet Kuşları’nda toparlayıcı güç ailenin okumuş oğlu ve şehirli gelin 
adayı iken, Fatma Bacı’da anne karakteri oğlunun katil olmasını 
engellemek için cinayet işler ve kendini feda ederek çocuklarını bir arada 
tutmayı başarır. Refiğ’in filmlerindeki kadın kahramanlar, güçlü 
özelliklere sahiptir. 

Refiğ’in Yorgun Savaşçı filmi sonrası Ulusal Sinema Hareketi dönemi 
aslında sona ermiştir. Yorgun Savaşçı’nın yakılmasından sonra Ulusal 
Sinema konusunda kendisini yalnız hisseden yönetmenin, vicdan 
sineması olarak adlandırdığı dönemi başlar (Emin, 2013: 29) Teyzem, 
Hanım ve Kurtar Beni filmleri yönetmenin vicdan filmlerinin önemli 
örnekleridir. 

Göçün Görsel Anlatısı Gurbet Kuşları (1964)  

Halit Refiğ’in yönetmenliğini yaptığı Gurbet Kuşları filmi, Türkiye’de 
göç olgusunu işleyen ilk film olarak kabul edilmektedir. 50’li yıllardaki 
Demokrat Parti iktidarı sırasında tarımın makineleşmesi gerçekleşmiştir. 
Tarım makineleştikçe verimlilik artmıştır. Ancak makineleşmenin negatif 
etkisi olarak kırsal alanda işsizlik ortaya çıkmaya başlamıştır. Çünkü 
tarım işçilerinin yerini makineler almıştır. Kentler ve özellikle de 
İstanbul, işsiz kalan kırsal kesimin iç göçüyle tanışmıştır. İstanbul’un 
kırsalın bakışıyla bir cazibe merkezi halindeki görüntüsü de bir başka itici 
güç olmuştur. 

Gurbet Kuşları filminde de böyle bir hikaye anlatılmaktadır. Film, 
Maraşlı bir ailenin, işlerinin bozulması nedeniyle, Maraş’taki mallarını 
satıp İstanbul’ a göç etmelerini ele almaktadır. Anne, baba ve 4 kardeşten 
oluşan ailenin babası İstanbul’a göçmeden önce oğlu Selim ile gelip bir 
ev kiralamıştır. Aile İstanbul’a vardığında önceden kiraladıkları eve 
yerleşir ancak kaparosunu verdikleri dükkanı devralamazlar.  Kaparoyu 
verdikleri kişiler başkasının otomobil servisini onlara kiralayarak baba ve 
oğlu dolandırmıştır. Ellerinde kalan parayla küçük bir otomobil servisi 
açarlar. Ancak İstanbul’da da çeşitli sebeplerle işleri bozulan aile, geçim 
sıkıntısı içine de düşer. Aile en sonunda İstanbul’da “tutunamayıp” 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

54 

Maraş’a geri döner. Haydarpaşa garında başlayan ailenin hikayesi tek kız 
çocuk Fatma’nın ölümüyle bir eksik olarak yine Haydarpaşa Garı’nda 
sonlanır.  

Bu aile ile birlikte benzer sebeplerle ama hiç birikimi olmadan 
İstanbul’a göç eden bir karakter de (adını bilmeyiz, Murat karakteri ona 
Haybeci deyince filmde hep bu isimle anılır) tam tersine var olmayı 
başaracak, kurnazlığı sayesinde de ekonomik olarak iyi bir duruma 
yükselecektir. Haybeci kurnaz bir karakterdir. Kelime olarak “haybeci”, 
Türk Dil Kurumu sözlüğüne göre işsiz, güçsüz, bedavadan geçinen kimse 
anlamına gelmektedir. Film, Turgut Özakman’ın Ocak adlı tiyatro 
oyunundan serbest bir uyarlama halinde yapılmıştır.  Oyunda olmayan 
Haybeci karakteri ile ilgili olarak Refiğ şunları söyler: “Özellikle oyunda 
olmayan bir tip eklemiştim, belli bir tezat ortaya koymak üzer: Haybeci. 
O tipin geliştirilmesinde Orhan Kemal’in büyük katkısı oldu, o tipleri çok 
iyi tanıyor”  (Hristidis, 2007: 129). 

Filmin açılış sahnesi Haydarpaşa Garı’nın peronlarından birindedir. 
Haydarpaşa Garı, İstanbul’a Anadolu’dan gelenlerin ilk ayak bastığı yer 
olarak simgeleşmiştir. Özellikle trenin en hızlı ve Anadolu insanı için en 
ucuz ulaşım aracı olduğu dönemlerde Anadolu’nun İstanbul Boğazı’na 
açılan kapısı Haydarpaşa Garı olmuştur. Bu sosyolojik olgu birçok filmin 
açılış sahnesinde görülmektedir. Maraşlı aile de Haydarpaşa Garı’ndan 
İstanbul’a “merhaba” der. Anadolu’yu boydan boya, birçok şehrine, 
kasabalarına uğrayarak geçen tren hatları, Anadolu halkını hat boyunca 
bulunan şehirlere bağlarken, nihai olarak İstanbul ve Ankara’ya ulaştırır. 
Haybeci de böyle bir şehirde trene biletsiz olarak binmiştir.  

Film, aile bireylerinin vagondan inmesiyle başlar. Baba, peşinden inen 
hanımını ve çocuklarını tek tek isimleriyle sayarak kontrol eder. Büyük 
şehre gelmişlerdir ve ailenin dağılmaması, kaybolmaması lazımdır. Baba, 
İstanbul’un kalabalık ve fırsatçılarla dolu olduğunu bilincindedir. Aile 
bireylerini birbirlerini yitirmemeleri konusunda uyarırken sanki ileride 
yaşanacak tehlikeleri haber vermektedir. Yanına yaklaşan bir hamalı 
tersleyerek uzaklaştırır. Kendisi uyanık davranmaktadır ancak İstanbul’da 
karşılaşacakları insanlar onlardan daha uyanık çıkacaktır. Babanın umudu 
“İstanbul’da şah olmak” tır. Oğulları da dayanışmayla çok şeyler 
yapabileceklerine inanmaktadır. Filmin ilk sekansında “Haybeci” 
karakteri karşılarına çıkar. Aile üyeleri Haybeci’yle, İstanbul’da 
yaşadıkları kırılma noktalarında sık sık karşılaşacaklardır. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

55 

Aile bireylerinin İstanbul’u ilk gördüklerinde kullanılan müzik, Batılı 
bir müziktir. İstanbul Batılı bir şehirdir ve müzik onun bu karakterini 
destekler. Orta Anadolu’dan o dönemde İstanbul’a gelen bir kişi, başka 
bir yerde görmemişse muhtemelen denizi ilk defa burada görecektir. 
Ailenin kızının ilk dikkatini çeken ve neşeyle baktığı şeyler deniz ve 
vapurdur. Oğulların ilk ilgilerini çeken ise şehrin kızlarıdır. Bu 
görüntünün filmin son çeyreğindeki sahneyle bağlantısı bulunmaktadır. 
Murat, Seval (Naciye) ile konuşmasında hep İstanbullu bir sevgili 
istediğinden ve şimdi hayaline kavuştuğundan söz eder. 

Haybeci 

Aile, vapurda, vapura da kaçak binen Haybeci’yle karşılaşır. Haybeci 
kurnazlık yaparak, onu yakalayan görevliye “Kimin malından kimi 
kaldırıyorsun be? Ben bu vatanın evladı değil miyim yoksa? Benim 
dedem 93 Harbi’nden Moskof kurşunuyla vuruldu. Babam Sakarya’da 
Yunan kurşununa kurban gitti be!” diye çıkışarak başladığı konuşmasıyla 
görevliyi ikna eder. Görevli muhtemelen acıdığından bilet parasını 
kendisinin vereceğini söyler ve oradan ayrılır. Daha sonra aileyle 
sohbetinden anlaşılır ki dede ve babasıyla ilgili söylediklerinin tamamı 
yalandır, bir kurnazlık kurgusudur. 

Haybeci “İş bilenin, kılıç kuşananın demişler” diyerek kendisini aileye 
tanıtır. Haybeci karakterinin kimsesiz, var olmaya çalışan biri olduğunu 
anlarız. Murat, İstanbul’da senin gibilere “Haybeci” derler diyerek 
tiplemenin filmdeki adını koyar. “Ne derlerse desinler ben onların 
ağızlarından girer, burunlarından çıkarım” demesi Haybeci’nin ilerideki 
evrimini nasıl sağlayacağının ipucu gibidir. Haybeci’nin isteği de 
İstanbul’a kral olmaktır. Vapurdan bakarak İstanbul’a meydan okur. 
Haybeci’nin gözünde İstanbul’un ekmeği boldur.  

Büyük Umutlar 

Hep birlikte İstanbul’u izlerken babanın sesi ailenin göç hikayesini ve 
İstanbul’a yerleşmelerini görüntüler eşliğinde anlatmaya başlar. Burada 
hikayeyi başlatan söz babanın: “Tümümüzün gönlünde aynı ateş 
yanıyordu: Bu beldeyi fethetmek” sözüdür.  Film boyunca ailenin 
çocuklarının İstanbul’daki yaşamlarına ayrı ayrı odaklanılır ve kendi 
seslerinden kendi hikayelerini anlatırlar.  

Önceden kiraladıkları eve ilk girişlerinde ailenin çocuklarının 
pencereden İstanbul’a bakışlarını görürüz. Özellikle Murat ve Fatma’nın 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

56 

bakışı dikkat çekicidir. Büyük oğlan Murat’ın bakışı çapkıncadır. Fatma 
göz ucuyla bakar. Sanki ev ve şehir arasında kalacağı karakterin bu 
ifadesinden bellidir.  

Küçük oğlan Kemal, babası ve ağabeylerinin açacakları tamirci 
dükkanından çok para kazanacaklarından şüphelidir. Tıp okumaya gelen 
Kemal ailede diğerlerinin büyük hayallerine karşın aklı ve mantığı temsil 
etmektedir. Fatma ise kız çocuğu olması nedeniyle baskılanan 
karakterdir. İstanbul’a gelince bu baskı daha da artmıştır. Dışarıda şehirli 
kızların yaşamına şahit olan, evli Rum kadınla birlikte olan Selim ve 
pavyondan edindiği sevgilisiyle hayaller kuran Murat, kız kardeşlerini 
daha da kısıtlarlar. Sonuçta Fatma’nın şehir yaşamında tecrübe 
edinememesi, köyden getirdiği saflığı ile yaşadığı kötü tecrübeler, evdeki 
baskıdan dolayı aileye dönememesini beraberinde getirecek, fahişeliğe 
başlayacaktır. Daha sonra ailenin tavrı Fatma’nın ölümüne sebep 
olacaktır. Film boyunca Fatma’ya en yakın davranan ağabey Kemal’dir. 
O kardeşine sevgiyle davranır, koruyucudur. Büyük ağabeylerinin 
Fatma’ya zarar vermesini engellemeye çalışır. 

Kemal üniversitede okumakta olduğu için diğerlerinden daha farklı, 
daha rasyonel düşünebilen bir karakterdir. Fakültede İstanbullu elit bir 
ailenin kızı olan Ayla ile tanışır ve ondan hoşlanır. Ancak taşralılığını 
ondan gizler. Çünkü kız bir olay üzerine İstanbul’a dışarıdan gelenlerin 
İstanbul’u bozduğuna yönelik sözler sarf eder. Ayrıca kardeşi 
olmadığından bahseden Kemal’in, Ayla yanındayken Murat’la 
karşılaşınca yalanı ortaya çıkar. Bundan dolayı araları bozulsa da daha 
sonra ilişkileri düzelir ve ilişkileri evliliğe ilerler. Ayla, İstanbullu bir 
gelin olarak Kemal’in anne ve babasına çok hürmet eder. Kendi 
kültüründen farklı olduklarının bilincinde olarak onlara verdiği hediyeleri 
dahi onların kültürüne uygun olanlardan seçer. Babaya sigara içtiğinden 
dolayı bir ağızlık verirken, anneye Kuran-ı Kerim hediye eder. Ayla her 
ne kadar İstanbul’da elit bir çevrede bulunsa da bu davranışları onun 
Anadolu geleneksel kültüründen uzak olmadığını, ülkesinin kültürünü 
tanıdığını gösterir niteliktedir. Kemal karakteri, eğitimli bir Anadolulu 
oluşuyla Anadolu’nun sosyolojik ve kültürel yapısının İstanbul’la 
iletişimini sağlayan bir köprü görevindedir. Bunun tam karşısında benzer 
işlevi Ayla karakteri taşımaktadır. Ayla da İstanbullunun Anadolu’yla 
irtibatını sağlayan bir köprü işlevindedir. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

57 

Ayla, ülkenin hakim kültüründen uzak değildir. Sevdiği adamın 
ailesine, onların içinde yaşadığı geleneksel Türk kültürüne uygun olarak 
davranır. Ayla,  Kemal ile birlikte Fatma’nın ölümünden sonra ailenin 
İstanbul’da daha fazla yok olmasını engellemek için onları Maraş’a 
dönmeye ikna eder. Aynı zamanda kendisi de Maraş ile bir bağ kurup 
ileride oraya gideceğini belirtir.  

Dükkan kiralama sırasında dolandırılmalarının ardından hikayenin 
ilerlemesi bu kez Selim’in anlatımıyla verilmektedir. Paralarını 
kaptırdıktan sonra eldekiyle bir dükkan tutmaları, dükkanın karşısındaki 
Rum tamirci, tamircinin karısının ona bakışları ve Selim’in ondan 
hoşlanması, Kemal’in üniversiteye başlaması gibi… Kemal’in evde 
anlattıklarını seyirciye anlatır. Seyirci ise Kemal’in hoşlandığı kızı ilk 
defa görür. Burada seyirciye bir ipucu verilir. Bu kız ile Kemal’in 
duygusal bir yakınlığı olacağı seyirciye hissettirilir. 

Taksicilik yapan Murat Haybeci ile karşılaştığında onun henüz kral (!) 
olamamışlığıyla dalga geçer. Haybeci sabırlıdır. Ona, bir binaya çıkmak 
için merdivenin en alt basamağından çıkmaya başlaması gerektiğini 
söyler. 

Ayrı Dünyaların İnsanları Selim ve Despina 

Açtıkları tamirci dükkanının karşısındaki Rum tamirci onlardan daha 
çok İstanbulludur. Müşteriye davranış şekilleri de farklıdır iki tarafın. 
Baba karakteri, Selim’in Rum tamircinin karısı Despina ile gizlice 
buluşmak için sık sık ortadan kaybolmasından dolayı sinirlendikçe 
müşteriyle de münakaşa eder. Ayrıca fiyat konusunda esnek değildir. 
Müşteri onu “kazıkçı” olarak niteler. Selim’in evli kadınla ilişkisini 
onaylamaz ama bunun için de onu engelleyici bir harekette bulunmaz. 
Selim, Despina’ya kendini kaptırdıktan bir süre sonra gerçekle yüz yüze 
gelecektir. Despina, kocası iş yapsın diye Selim’i meşgul etmiş ve onun 
müşterilerinin kocasına gitmesini sağlamıştır. Despina’nın gerçeği 
anlattığı mekan bir kilise bahçesidir. Bu mekan iki anlam taşır: Selim ile 
dünyalarının, inançlarının, kültürlerinin farklılığını vurgulamak, öte 
yandan Despina’nın yaptığından dolayı yaşadığı pişmanlığından dolayı 
günah çıkartmak için kiliseye gitmekte olduğu. Konuşmanın finalinde 
Despina kilisenin kapısına doğru yürür.  

Despina İstanbul’un vahşi yaşam koşulları içinde yaşamaktadır. 
Selim’le ilişkisini stratejik kurar. Selim’e, hiç düşünemeyeceği bir 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

58 

yöntemle zarar verir. İkisinin en önemli farklılığı dinleri, dilleri veya 
kökenleri değil, şehir ile olan ilişkileridir. Despina İstanbul’un yerlisi, 
Selim ise İstanbul’a göç edendir. 

Fatma’nın Arayışı 

Aile sıkıntıya girince dükkanı devredip üstüne kızları Fatma’nın çeyiz 
parasını ekleyerek (ileride yerine konulacaktır) hurda bir araba alır. O 
arabayı tamir eden baba taksicilik yapmaya karar verir. Babası, Fatma’ya 
jest olarak ne istediğini sorar sevecen bir tavırla. Burada kızının onun için 
değerli olduğu izlenimi vardır. Fatma’nın isteği guguklu saattir. Komşusu 
genç kadın Mualla’nın evinde görmüştür. Bu sahnenin ardından 
Fatma’nın anlatımına geçilir. Fatma Mualla ile sosyal hayata girmiş 
evden gizleyerek sinemaya, pastaneye gitmektedir. Bir gün Mualla’nın 
tanıdığı erkeklerle caddede karşılaşırlar. Sonraki günlerde partiye 
giderler. Fatma’nın taşralılığı partidekiler tarafından yadırganır, biraz da 
alay konusu olur.  Fatma partide ilk defa içki içer. Eve geç gelince büyük 
ağabeyi Murat’tan dayak yer. Baba buna tepki gösterir. Kendisinin daha 
ölmediğini kendi çocuklarını ancak kendisini dövebileceğini ağabeylerin 
buna hakkı olmadığını söyler. Fatma’nın ekmeğini kendisinin verdiğini, 
onlara söz düşmediğini söyler ve Selim’in Despina’yla ilişkisinden dolayı 
dükkânı batırdığını, Murat’ın serseriliğini yüzlerine vurur. Murat ceza 
olarak Fatma’nın saçını keser. 

Orhan, farklı bir sosyal sınıftan gelen Fatma ile evliliği 
düşünmemektedir. Fatma evdeki baskıdan Orhan’a kaçtığında gerçekle 
karşılaşır. İlişkileri kentli burjuva erkek Orhan için bir macera olarak 
kalırken, Fatma için bir yıkım demektir. 

Murat, Seval’in aslında Naciye olduğunu; hele de üstüne üstlük 
Maraşlı olduğunu öğrenir. Naciye, tanıdıkları bir ailenin İstanbul’a kaçan 
kızıdır ve Maraş’takilerce kınanmaktadır. Murat’ın isteği olan İstanbullu 
sevgili hayali böylece gerçekleşememiştir. Hatta dedikodusunu 
kendisinin de yaptığı Naciye ile sevgili olmuştur. Murat’ın Seval olarak 
bildiği Naciye’nin evine ilk kez gittiğinde onunla birlikte olmayı 
reddetmesi ve ayrı yatakta yatması onu farklı gördüğünü gösterir. Aşık 
olduğu için günübirlik bir ilişki olarak görmez Seval’i. Aldığı kültür, 
aşıksa ilk günden böyle bir davranış sergilemesini engellemektedir.  
Naciye, Maraş’ı çukur olarak görür, oradan rahat yaşamak için kaçmıştır. 
Filmin finaline doğru, başta İstanbullu havaya sahip olan Seval’in içinden 
Maraşlı Naciye daha belirgin olarak çıkacaktır.  



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

59 

Haybeci bir süre sonra Selim’in karşısına çıkar. Müzayedecilik 
yapıyordur ve Selim’e iş teklif eder. Selim de kabul eder. Filmin başında 
trene, vapura parasızlıktan dolayı biletsiz binen Haybeci, ceplerinde 
sattıkları mallarının paralarıyla gelen Maraşlı aileden Selim’in işvereni 
haline gelmiştir. 

Maraş’a Dönüş 

Filmin finaline doğru, okumuş Anadoluluyu temsil eden Kemal’in 
sözleri bir analizdir. Akil olan konumundadır. Maraş’a dönme önerisi de 
ondan gelir. Nişanlısı Ayla da onunla aynı fikri paylaşır ve bunun için 
parasal destek verir. Ailenin babası çok sevinir. Hemen planlar yapmaya 
başlar. Sanki kötü yola düşen kız ölmüş, tüm dertler bitmiştir. Bu sahnede 
Fatma için dökülen gözyaşı hemen kendini umut ve hayallere bırakır. 
Ailenin başlangıçtaki hayalleri yine nükseder. Maraş’ta işlerini yeniden 
kurmak, büyütmek vs. 

Kemal, sanki bu göçte başarısız olan kitleye mesaj iletircesine geriye 
dönüşün bir yenilgi olarak düşünülmemesi gerektiğini söyler ailesine. 
Ayla’nın üniversite bitince oraya geleceklerini, oraların yetişmiş 
insanlara İstanbul’dan daha çok ihtiyacı olduğunu söylemesi ise bir 
İstanbullunun da göçle terk edilen şehirlere gidebileceği veya gitmesi 
gerektiği mesajını taşımaktadır.  

Final sahnesinde garda yeniden haybeci ile karşılaşırlar. O da 
Kayseri’ye müşteri avına gitmektedir. Gecekondu mahallesi kurmuş ve 
Kayseri’deki hemşerilerine apartmanlar inşa edip pazarlamayı 
planlamaktadır.  Ailesini yolcu eden Kemal, Ayla ile İstanbul’a o anda 
yeni gelmiş olan bir aileye şahit olurlar. Onlar da İstanbul’un şahı olmak 
istemektedir.  

Sonuç 

Türk Sinema tarihinde dikkat çeken bir yönetmen olan Halit Refiğ’in 
sinema sanatına ilgi duyması çok genç yaşlarda başlamış, o dönem 
sinema eğitiminin çok az yerde bulunması dolayısıyla mühendislik 
okumuş ancak İngiltere’de kısmi de olsa bir eğitim fırsatı bulmuştur. 
Ardından Kore Savaşı’na gönüllü olarak gittiğinde ilk kamerasını 
edinmiştir. Sinema yazarlığı ile girdiği sinema sektöründe çok geçmeden 
yönetmen yardımcılığı yapmaya başlamıştır. Özellikle Memduh Ün’ün 
sunduğu fırsatla yönetmenliğe adım atmıştır. Türk Sineması’nda 1960-
1965 yılları arasında ortaya çıkan toplumsal gerçekçi dönemde Refiğ, 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

60 

adından sıkça söz ettirir. Sinematek Derneği’nin sinema anlayışının 
karşısında duran grubun önde gelenlerindendir. Halk Sineması ve Ulusal 
Sinema kavramları üzerine yoğunlaşır. Hatta Ulusal Sinema Hareketi’nin 
önde gelen ismi olur.  

Göç olgusu, sınıf çatışmaları, güçlü Türk kadını imgesi, ulusal kültürel 
kodlar filmlerinde gözlemlenen öğelerdir. Bunun yanında Haremde Dört 
Kadın, Aşk-ı Memnu ve Yorgun Savaşçı gibi önemli dönem yapımlarını 
gerçekleştirmiştir. Zaman içinde Ulusal Sinema Hareketi’nin sonlarına 
doğru Halit Refiğ neredeyse tek başına kalmıştır. Yorgun Savaşçı 
filminin yakılmasının ardından daha psikolojik hikayelere odaklanmıştır. 
Kendisi bu dönemini vicdan filmleri dönemi olarak adlandırmıştır.   

Refiğ, 1964 yılında çektiği toplumsal gerçekçi filmi Gurbet Kuşları 
filminde köyden kente göçün yarattığı sosyal sorunları bir aile üzerinden 
anlatmıştır. Seyirci film boyunca ailenin şehirden aldığı yaralara, 
yıpranışına, adeta bir bataklıkta batışına şahit olur. Sıfırdan başlayan 
kurnaz Haybeci karakteri varsıl olmaya-kendi deyişiyle kral- doğru 
yükselirken, aile tersi bir yönde ilerler. Aile İstanbul’un şahı olmak 
ümidiyle gelip, yok olmanın ucundan kurtularak bir eksikle de olsa geriye 
döner. Aileyi kurtaran aklı yüksek eğitimli oğul ve onun aynı 
üniversiteden tanıştığı İstanbullu müstakbel eşi temsil eder. Film, 
toplumsal bir soruna ışık tutarken, bu sorunun bir döngü halinde devam 
etmekte olduğunu da vurgular. Final sahnesinde trenden inen başka bir 
aile de aynı umutlarla İstanbul’a “şah olmaya” gelir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

61 

KAYNAKÇA 
Çilingir, A. (2017). Türkiye’de Ulusal Bir Sinema Hareketi Oluşturma Çabaları ve Halit Refiğ, 

ASEAD, 12. ss. 232-240. 
Emin, B. (2003). Halit Refiğ Sinemasında Kadın. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi).  

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. Ankara. 
Hiristidis, Ş.K.  (2007). Sinemada Ulusal Tavır. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 
Karahanoğlu, I. (2007). 1950-1970 Yılları Arasında Türk Sinemasının Temel Özelliklerinin 

Oluşmasını Sağlayan Toplumsal, Ekonomik, Siyasi, Kültürel, Etkenler ve Bunların Sinema 
Tarihindeki Yeri. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Mimar Sinan Güzel Sanatlar 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. İstanbul. 

Petrie, D. (2010). Theory, Practice, and The Significance of Cinema Schools. 
https://journals.lub.lu.se/scandia/article/download/5083/4534/  (Erişim Tarihi:23.12.2019) 

Refiğ, G. (2018). Halit Refiğ-Ben Aşkı Doğuda Tanıdım Batı’da Ölümü Gördüm. İstanbul: 
Yeditepe. 

Refiğ, H. (2013). Ulusal Sinema Kavgası. İstanbul: Dergah Yayınları.  
Scognamillo, G. (2010). Türk Sinema Tarihi. İstanbul: Kabalcı. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

62 

TÜRK DRAMA ENDÜSTRİSİNDE GÜNEY KORE YENİDEN 
ÇEVRİMLERİ ÜZERİNE BİR DEĞERLENDİRME 

Türkay Türkan Ünlü* 

 

Güney Kore Dramalarının Tarihsel Gelişimi  

Güney Kore’de erken dönem televizyon dramaları tiyatro 
kompozisyonundan esinlenerek oluşturulmuş; bu nedenle televizyon 
dramaları, tiyatro ve radyo dramaları arasında melez bir teknikle 
üretilmiştir. Belirtilen özellik doğrultusunda ilk televizyon draması tek 
perde formatında olan 15 dakika süreye sahip olmuştur.  Bu yapım, 1956 
yılının ağustos ayında, Kore'nin ilk televizyon kanalı HLKZ-TV, İrlanda 
tiyatro oyunu "Heaven's Gate"in yerli versiyonunu olarak yayınlamıştır 
(Sukjin, 2020).   

Park Chung-Hee döneminde kamu yayıncılığı amacıyla 1961 yılında 
KBS (Kore Yayın Sistemi) kurulmuş ve 1962 yılında kanal yayın 
hayatına başlamıştır. Bu süreçte KBS’in yayın hayatına başlaması Kore 
drama tarihinde yeni bir dönemin açılışına zemin hazırlamıştır (Korean 
Culture and Information Service, 2011, s. 59; 2015, s. 72). Park Chung-
Hee döneminde televizyon, devletin ideolojik bir aygıtına dönüşerek, 
anti-komünist düşünce merkezinde yapımların yeniden üretildiği bir alanı 
oluşturmuştur. Bu dönemde çok sayıda tarihi anti-komünist düşünce 
merkezli drama üretilmiştir. Tarihi dramalarda kahramanlar yaratılırken 
anti-komünist anlatılarda ise Kuzey Kore ajanlarının yakalanması gibi 
konular işlenmiştir. Anlatı olarak televizyon drama formatına uygun ilk 
yapım 1962’de KBS’de yayınlanan kent sorunlarına odaklanan 
Backstreet of Seoul (Seoul-ui dwisgolmog) isimli drama olurken; 1964-
1985 yıllarında yayınlanan Real Theather isimli yapım ise anti-komünist 
düşünceyi yaymada araçsallaştırılmıştır.  

1964 yılında TBC (Tongyang Televizyon Şirketi) ve 1969 yılında 
MBC (Munhwa Yayın Kuruluşu) kanallarının kurulması, KBC’nin 
egemen olduğu dönemin aksine yayıncılık alanında rekabetin oluşmasına 
zemin hazırlamıştır. Bu süreçte daha geniş izleyici kitlelerine ulaşmak 

 
* Dr. Öğr. Üyesi, Fenerbahçe Üniversitesi İletişim Fakültesi Radyo Televizyon ve Sinema Bölümü, 
turkayturkan@gmail.com, ORCID: 0000-0002-8982-3040 

mailto:turkayturkan@gmail.com


Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

63 

için kanallar hedef kitlelerini şekillendirmeye başlamış ve istihdama 
sınırlı katılımından dolayı kadın izleyici birincil hedefi oluşturmuş; bu 
nedenle, kadınların izleyeceği yapımların üretim süreci başlamıştır (S.Y. 
Kim, 2023, ss. 9-10). Bu süreç soap opeların doğuşuna zemin 
hazırlamıştır.  

1969’da reklam verenlerden ticari gelir elde edilmesinin önünün 
açılması; televizyon yapımlarının önemini artırmış ve 1970’lerin başı 
televizyon dramalarının en parlak dönemini yaşamasına zemin 
oluşturmuştur. Ancak 1972 yılında Yuşin Anayasasının kabul edilmesi 
medyanın sansüre uğramasına neden olmuştur. Bu süreçte kanallar Yuşin 
Anayasasının etkisiyle içeriklerini inşa ederken; Amerikan yapımları da 
kanallarda gösterim olanağını artırmıştır (Hwang, 2018, s. 187-188).  

1980’lerde soap operalar konuları nedeniyle toplumun değer 
yargılarını olumsuz etkilediği gerekçesiyle eleştirilmiş, bu nedenle 
sayıları azaltırmıştır. Bu gelişme hafta içi ve hafta sonu yayınlanan mini 
dramların sayısının artmasına ve anlatı formlarının şekillenmesine olanak 
sağlamıştır. 16-24 bölüm arasında tek sezon olarak yayınlanan mini 
dramalar, günümüzde hala Güney Kore drama endüstrisinde beğeni 
toplayan bir türü oluşturmaktadır. 

1990’larda Güney Kore’nin demokratik bir yapıya geçişi, teknolojik 
alanda yaşanan olumlu gelişmeler, hükümetin kültür politikalarının 
şekillenmesi ve chaebolleri (zengin zümre) içerik üretim süreçlerinde 
finansör olarak desteklemesi drama endüstrisinde olumlu gelişmelerin 
yaşanmasına olanak sunmuştur. 1991 yılında tecimsel bir kanal olarak 
SBS (Seul Yayın Sistemi)n kurulması Güney Kore’nin “Büyük Üçlü1” 
olarak ifade ettiği yapının doğmasını sağlamıştır (Mazur, Meimaridis ve 
Rios, 2022, s. 50). Bu dönemde MBC’de yayınlanan Eyes of Dawn 
(1992) gibi yüksek bütçeli yapımlar oluşmaya ayrıca; demokratikleşme 
sürecinin etkisiyle diktatör dönemi anlatan SBS’de sunulan Sanglass 
(Moraesigye/1995) gibi yapımların oluşmasına olanak tanımıştır. Ayrıca, 
1970’lerin birincil hedef kitle kadın anlayışı yerine küreselleşme 
politikaları merkezinde erkek izleyici de sürece dahil edilmiş ve Tears of 
the Dragon (Yong-ui nunmul) gibi yapımlarla erkek izleyicilerin 
televizyon izleme pratikleri artırılmaya çalışılmıştır (S.Y. Kim, 2023, 
ss.11-12). 

 
1 SBS’in KBS ve MBC kanallarına ithafen söylenmektedir.  



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

64 

1997 yılında yaşanan Asya Mali krizinin yaşanmasıyla Güney Kore, 
neoliberalleşme ve küreselleşme politikaları merkezinde yaratıcı içerik 
endüstrisini merkez bir noktaya yerleştirmiştir. Bu süreçte özellikle 
televizyon dramaları Güney Kore’nin ithal edilen bir ürünü haline 
gelmiştir. Asya ülkeleri açısından Kore dramaları, özellikle Amerikan ve 
Japon dramalarına kıyasla ticari açıdan ucuz olması nedeniyle ilk olarak 
tercih edilmiştir (Shim, 2008, s.25). 1997 yılında Çin Merkez 
Televizyonu CCTV’de yayınlanan What is Love? (Sarang-i mwogillae) 
isimli dramanın Çinli izleyiciler kapsamında beğeni kazanması ve ulaştığı 
popülerlik Çin’de Kore kültürel akımının başka bir ifadeyle Kore 
dalgasının başlangıcını oluşturmuş (S.Y. Kim, 2023, s. 12; Yoon, 2014, s. 
11); dolayısıyla yapım, Kore dalgasının zeminini hazırlayan ilk drama 
olarak kabul edilmiştir (Oh, 2016, s. 40). 

Asya Mali krizi sürecinde bir kurtuluş aracına dönüşen televizyon 
dramaları (Liu ve Yeh, 2019, s. 87), sundukları anlatıyla öncelikle 1990 
sonlarında Doğu Asya’da beğeni kazanmış (Huang, 2011, s. 7), 
2000’lerden itibaren Güney Doğu Asya ve Ortadoğu’da yayılmaya 
başlamıştır. Bu süreçte Winter Sonata (2002) ve Dae Jang Geum (2003) 
gibi yapımlarla görünürlüğünü artıran K-dramalar popülaritesini de 
pekiştirmiştir.  

2010’dan itibaren Birleşik Krallık ve Amerika Birleşik Devletleri 
dahil olmak üzere Batı ekseninde daha görünür hale gelen K-dramalar 
(Ju, 2020, s. 2), ulusötesi kültürel akışın en yeni halkasını oluşturmuştur 
(Lee, S., 2015, s. 181). Özellikle ağ teknolojini gelişimiyle şekillenen 
yayıncılık türleri K-dramaların yayılım koşullarının elveriş kazanmasını 
kolaylaştırmıştır. K-dramalar dolaşım ağını öncelikle Viki (şimdiki 
ismiyle Rakuten Viki) ve DramaFever (artık bulunmamakta) gibi 
platformlar aracılığıyla küresele taşımıştır (DK Eyewitness, 2023). 
Ayrıca 2010’dan itibaren akış platformlarının popülerlik kazanması K-
dramalar için yeni rotaların oluşmasını sağlamıştır. Netflix, Amazon, 
Hulu vb. platformlar sayesinde K-dramalar, küresel bir değer haline 
gelebilmiştir (S.Y. Kim, 2023, s. 185). İlgili platformlar K-dramaların 
erişilebilirliğini artırırken sundukları içeriklerle de popüler bir tür 
olmasına katkı sunmaktadır.  

K-dramaların tarihsel süreç içerisinde görünürlüğünün artmasıyla 
bilinirliğinin sağlanması bu yapımların sadece izleyici merkezinde değil 
farklı finansörler açısından da tanınmasına ve pazar değeri taşıyan 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

65 

unsurlar olarak görülmesine zemin hazırlamıştır. Bu sayede yapımcılar, 
“beğenilen” bir tür olarak K-dramaları yeniden üretme pratiklerini 
gerçekleştirmeye başlamıştır. 

Güney Kore Dramalarının Türk Televizyonlarında Konumlanışı 

Türkiye’nin Güney Kore drama endüstrisinden ilk kez 1992 yılında 
Eyes of Dawn (1991) ihraç etmiştir (Shim, 2008, s. 24-25). Güney 
Kore’de MBC kanalında yayınlanan ve ülkenin ilk reyting rekorları kıran 
yapımı olan Eyes of Dawn (1991) konu olarak Güney Kore’nin sömürge 
döneminden Kore Savaşına kadar gelişen tarihsel süreci anlatmaktadır 
oluşturmuştur (Korean Culture and Information Service, 2011, s. 66, 
2015, s. 78). Her ne kadar Güney Kore’den ilk kez 1990’larda bir yapım 
ihraç edilse de Güney Kore yapımlarının Türk televizyonlarında 
hakimiyet oluşturması 2000’lerden sonra Kore dalgasının Türkiye’ye 
etkileriyle başlamıştır (Kaptan ve Tutucu, 2022, s. 197). Türkiye, TRT 
aracılığıyla K-dramaları tanırken TRT, bu süreçte sadece Kore tarihi 
odaklı K-dramaları ithal etmiştir. 

TRT’nin Güney Kore devlet televizyonu Arirang TV ile yaptığı 
anlaşma neticesinde (Oh ve Chae, 2013, s. 86) Türkiye’de yayınlanan ilk 
K-drama 2005 yılında sunulan Hae-sin (Emperor of The Sea-2004) isimli 
yapım olmuştur. Denizler İmparatoru adıyla sunulan yapım sayesinde ilk 
kez bir K-drama yayınlanırken; Dae Jan-Geum (2003) dramasının 
Saraydaki Mücevher olarak 2008 yılında yayınlanması ilk kez popüler bir 
K-dramanın ithalinin gerçekleşmesini sağlamıştır (Kaptan ve Tutucu, 
2010, s. 193).  Türkiye’de 2000 başlarında yayınlanan K-dramalar yayın 
saatini “doldurma” amacıyla gösterilmiş bu nedenle reyting oranları 
düşük kalmıştır (Oh ve Chae, 2013, s. 87) 

Türk televizyonlarında TRT’nin gösterimleriyle başlayan K-dramlar, 
süreç içerisinde farklı Türk kanallar tarafından da ithal edilerek 
yayınlanmıştır. Kanal 7, Meltem TV, Star TV, Kanal D, TRT Okul gibi 
kanallar süreç içerisinde K-dramalara yayın akışlarında yer vermiştir. 
Ayrıca, 2024 yılı itibariyle TLC kanalı da K-dramaları yayınlayacağını 
duyurmuş (Oda TV, 2024) ve The Law Cafe (Aşık Avukat, 2022), My 
Fellow Citizens (Evdeki Yalancı, 2019) ve W 2 Worlds (İki Dünya Bir 
Aşk, 2016) isimli yapımları gösterime sunmuştur. Bu kapsamda 2005 
yılından 2024 yılına kadar geçen süreçte toplam 41 K-drama Türk 
televizyonlarında yayınlanmıştır (Ünlü, 2025, s. 80).  



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

66 

Türkiye’de geleneksel televizyon yayıncılığıyla K-dramalar Türk 
izleyicisiyle buluşurken; bu yapımlar Kore popüler kültürünün 
görünürlük ve bilinirliğinin artmasına, farklı Kore popüler kültür 
unsurlarının (K-pop, K-food vb.) yayılımının oluşmasına katkı 
sağlamıştır (Oh ve Chae, 2013, s. 87). K-dramaların hayran kitlesinin 
artması, gelişen internet teknolojileri neticesinde dramların yeni medya 
televizyon yayıncılığı türlerinde yer almasına ayrıca hayranların 
oluşturdukları blog vb. sosyal ağ sitelerinde gösterilmesine zemin 
hazırlamıştır. Özellikle 2016 yılında bir akışkan televizyon hizmeti sunan 
Netflix’in Türkiye pazarına dahil olması K-dramaların yeni bir gösterim 
kanalı kazanmasını sağlamıştır. Netflix’in akabinde Türkiye pazarına 
giren Prime Video, Disney+ ayrıca ulusal bir platform olan Gain de K-
dramalar için yeni gösterim kanalları olmuştur. 

Orijinal K-dramalar Türkiye’de 1990’lardan itibaren başladıkları 
serüveni günümüzde internetin sunduğu olanaklarla sürekli genişletirken 
K-drama endüstrisinin etki alanı oluşturduğu diğer nokta ise yeniden 
çevrimler olmuştur.   

Yeniden Üretim Pratikleri Bağlamında Güney Kore Dramalarının 
Yükselişi 

Türkiye’de yabancı dramalardan yeniden çevrim süreci 2000’li 
yıllarda Batı merkezli bir anlayışla başlamış, Amerikan yapımı The 
Jefferson (1975-1985)in Tatlı Hayat (2001-2004) olarak yeniden 
çevrimiyle başlayan süreç Güney Kore ve Japon dramalarının 
çevrilmesine içerecek şekilde Asya merkezine yönelmiştir (Kara, 2019, s. 
4). 

Beni Affet adıyla 2011 yılında yayınlanmaya başlayan ve 2018’de 
sonlanan yapım; Temptation of on Angel (2009) isimli K-dramanın 
yeniden çevrimini içermekte ve Güney Kore drama endüstrisinden ulusal 
endüstrimize yeniden çevrimi yapılan ilk yapımı oluşturmaktadır (Sarı, 
Akyol ve Ünlü, 2020, s. 354; Kaptan ve Tutucu, 2022, s. 197). Tek sezon 
16 bölüm içeren orijinal yapım Türkiye’de yeniden çevrildiğinde 1477 
bölüm sürmüştür.  

2011 yılında başlayan K-drama yeniden çevrimleri günümüze kadar 
farklı yapımların çevrilmesiyle devam etmiştir. Öyle ki Sarı ve 
diğerlerinin gerçekleştirdiği K-dramaların Türk Dramalarına Etkisi 
Üzerine Bir İnceleme (2020) başlıklı çalışmada 2012 yılından 2019 yılına 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

67 

kadar ki süreçte Batı merkezli yeniden çevrimlerin yerini Asya ülkelerine 
ait dramların aldığı saptanmıştır.  Bu kapsamda 2011 yılında gerçekleşen 
ilk yeniden çevrimden 2025 yılına kadar ki süreçte çevrilen K-dramaların 
listesi Tablo 1 kapsamında aşağıda belirtilmiştir.  

Tablo 1: Türkiye’de Yayınlanan Güney Kore Yeniden Çevrimleri2 

Yeniden 
Çevrimin Adı 

Orijinal K-
dramanın Adı 

Yeniden 
Çevrim 

Yayın Yılı 

Orijinal    K-
drama Yayın 

Yılı 

Yeniden 
Çevrim 
Bölüm 
Sayısı 

Orijinal      K-
drama Bölüm 

Sayısı 

Türkiye’de 
Yayın Kanalı 

Beni Affet Temptation of an 
Angel 

2011 2009 21 1477 Show/Star 

Bir Aşk Hikayesi Sorry, I Love 
You 

2013 2004 36 16 Now 

Osmanlı Tokadı Rooftop Prince 2013 2012 37 20 TRT 

Güneşi Beklerken Boys over 
Flowers 

2013 2009 54 25 Kanal D 

Aşk, Ekmek 
Hayaller 

Bread, Love, and 
Dreams 

2013 2010 10 30 Show 

Kocamın Ailesi My Husband Got 
a Family 

2014 2012 57 58 Now 

Kiraz Mevsimi A Gentleman's 
Dignity 

2014 2012 59 20 Now 

Paramparça Autumn in My 
Heart 

2014 2000 97 16 Star 

Günahkâr The Innocent 
Man 

2014 2012 7 20 Now 

Maral: En Güzel 
Hikâyem 

Panda and 
Hedgehog 

2015 2012 17 16 TV8 

Kiralık Aşk Can Love 
Become Money 

2015 2012 69 20 Star 

İlişki Durumu: 
Karışık 

Full House 
2015 2004 44 16 Show 

Çilek Kokusu The Heirs 2015 2013 23 20 Star 

Baba Candır What Happens to 
My Family? 

2015 2014 66 53 TRT 

Mayıs Kraliçesi May Queen 2015 2012 10 38 Show 

Acı Aşk Cruel Love 2015 2007 13 20 Show 

 
2 Tablo 1 alan yazın ve medya taraması neticesinde hazırlanmıştır.   



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

68 

Beyaz Yalan Bride of the 
Century 

2015 2014 6 16 Show 

Hayat Şarkısı   Flames Of 
Desire 

2016 2010 57 50 Kanal D 

Tatlı İntikam Get Karl Oh Soo 
Jung 2016 2007 30 16 Kanal D 

Yüksek Sosyete High Society 2016 2015 26 16 Star 

No:309 Fated to Love 
You 

2016 2014 65 20 Now 

Seviyor Sevmiyor She was Pretty 2016 2015 28 16 ATV 

Gülümse Yeter Smile, You 2016 2009 24 45 Show 

Aşk Yalanı Sever My Girl 2016 2005 7 16 Now 

Kış Güneşi Resurrection 2016 2005 18 24 Show 

Aile İşi Bad Family 2016 200 13 16 ATV 

Rüzgârın Kalbi Summer Scent 2016 2003 9 20 Now 

Dolunay My Secret 
Romance 

2017 2017 26 13 Star 

Kalp Atışı Doctors 2017 2016 28 20 Show 

Meryem Secret Love 2017 2013 30 16 Kanal D 

Aslan Ailem Ojakgyo 
Brothers 

2017 2011 3 58 TRT 

Hayat Sırları 
My Father is 

Strange 
2017 2017 11 52 Star 

Cennetin 
Gözyaşları 

Tears of Heaven 2017 2014 36 25 ATV 

Babamın 
Günahları Two Weeks 2018 2013 4 16 Star 

Kızım My Fair Lady 2018 2009 34 56 TV8 

Elimi Bırakma Shining 
Inheritance 

2018 2009 59 28 TRT 

Mucize Doktor Good Doctor 2019 2013 64 20 Now 

Mahkûm 
Innocent 

Defendant 2021 2017 31 18 Now 

İkimizin Sırrı Marriage 
Contract 

2021 2016 10 16 ATV 

Aşk Mantık 
İntikam 

Cunning Single 
Lady 

2021 014 42 16 Now 

Kasaba Doktoru Dr. Romantic 2022 2016 32 54 TRT 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

69 

İyilik 
Show Window: 

The Queen's 
House 

2022 2021 27 16 Now 

Ego Temptation 2023 2014 13 20 Now 

Benim Güzel 
Ailem Once Again  2023 2020 22 100 TRT 

Altın Kafes 
The Last 

Empress 2023 2018 4 52 ATV 

Taş Kâğıt Makas 
Remember: War 

of the Son 2024 2015 19 20 Kanal D 

Bahar Doctor Cha 2024 2023 62 (Devam 
ediyor) 

16 Show 

Çift Kişilik Oda King the Land 2025 2023 8 16 Now 

Aşk ve Gözyaşı 
Queen of Tears 

 
2024 2025 7 16 ATV 

 

Tablo 1 incelendiğinde 2011 yılından 2025 yılına kadar toplamda 49 
K-drama yeniden çevriminin yapıldığı görülmektedir. Peki K-dramalara 
yönelik endüstrinin oluşturduğu bu talebin nedenlerini neler 
oluşturmaktadır? Bu sorunun yanıtı hem Türk drama endüstrisi hem de 
K-dramaların sahip olduğu özellikler bakımından çok yönlü 
değerlendirilmelidir. Bu çalışma kapsamında Kore dramalarının 
özellikleri doğrultusunda değerlendirilme yapılmıştır.  

Özgün ve Evrensel Hikâye Anlatımı 

K-dramaların global alanda popülerlik kazanmasını sağlayan 
belirleyici temel unsurlardan ilki evrensel temalar merkezinde hikayelerin 
şekillenmesidir. Arkadaşlık, aile değerleri ve sevgi gibi evrensel 
temaların hikâyenin merkezine yerleştirilmesi (Korean Culture and 
Information Service, 2011, s. 42), hikâye ile izleyici arasında kurulan 
ilişkiyi kolaylaştırmaktadır.  

Bu yapımlar evrensel sorunları aktarırken umut ve adalet içeren 
temsiller yaratmakta bu sayede ulusötesi yakınlık taşıyan bir kültürel ürün 
yaratımı gerçekleştirmekte dolayısıyla, küresel gençliğin ihtiyaç duyduğu 
evrensel değerlerin inşa edilmesine fayda sağlayan bir kültürel dolaşım 
zemini oluşturmaktadır (Jin, 2024, s. 42).  

K-dramaların evrensel temaları merkezine alarak üretilmesi, farklı 
bağlamlarda yeniden üretim pratiklerini de kolaylaştırmaktadır. Aşk, aile 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

70 

vb. temaların merkezde bulunması sayesinde K-dramalar, farklı 
endüstrilerde kolaylıkla yerel unsurlarla yeniden inşa edilebilmekte ve 
anlatının kaynağı olabilmektedir.  

Evrensel temalar, içerikleri itibariyle gerek ulusal gerek küresel farklı 
bağlamlarda tekrar üretilmeye uygun yapımları oluşturmaktadır. 
Dolayısıyla K-dramaların evrensel temaları merkezine alması özellikle 
konu sıkıntısı yaşanan endüstrilerde yeniden çevrilmesini 
kolaylaştırmaktadır. 

Bir başka husus, K-dramaların Amerikan yapımlarına göre daha sınırlı 
cinsellik ve şiddet içermeleri anlatıyı özellikle evrensel aşk teması 
merkezine almalarıdır (S. Kim, 2022, s. 105). Bu durum kapsamında K-
dramalar, Ju’ya (2020, s. 33) göre yalnızca evrensel temaları işlediği için 
değil, romantik anlatılar oluşturdukları için de tüketilmektedir.  

“Duygusal Çekiciliğin Kaynağı” Romantik Anlatılar 

K-dramalarda en popüler ve yaygın tema olarak kabul gören 
romantizm unsuru (Ju, 2020, s. 30), dramalar romantizm kavramıyla 
neredeyse özdeşleşmiştir (An, 2022, s. 132). K-dramaları “Duygusal 
Çekiciliğin Kaynağı” olarak ifade eden Ju’ya (2020, s. 30) göre K-
dramalar bir masum aşk temasında geniş bir duygu yelpazesini 
içermektedir.  

Modern bir külkedisi hikayesi sunan K-dramalarda (DK Eyewitness, 
2023), sosyal sınıf farklılığı gibi unsurlar gerçeklik bağlarından 
koparılarak işlenmekte bu durumda izleyiciye kaçış unsurunu 
yaratmaktadır (Han, 2019, s. 44). Dolayısıyla bu yapımlar izleyiciyi 
romantik bir fantezi evrenine kaçışa çağırmaktadır (Lee, 2018, s. 373). 
Bu kaçış sürecinde romantizmin cinsellik ve şehvet unsurlarından 
bağımsız gösterilmekte dolayısıyla saf bir aşk temsili oluşturulmaktadır.  

K-dramalarda romantizm unsuru işlenirken anlatıda yer alan en 
popüler unsur, zengin bir erkek karakterin fakir bir kadın karaktere âşık 
olmasıdır. Bu yapımlarda aileden zengin bir sınıfa ait olan erkek karakter 
tesadüfen tanıştığı iyi niyetli ve yardımsever yoksul kadına âşık 
olmaktadır. Bu anlatı Türk sinemasında Yeşilçam’da da yer alan 
temsilleri içermektedir. Öyle ki 2024 yılında gerçekleştirdiğim 
Türkiye’de Güney Kore Dramaları: Ekşi Sözlük Yorumları Üzerine Bir 
İnceleme başlıklı çalışmada kullanıcı yorumlarında bu durumun ifade 
edildiği görülmektedir. Çalışma kapsamında kullanıcıların K-dramaları 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

71 

Türk Dramalarıyla karşılaştırdığı yorumlarda %21,42 oranla Yeşilçam 
benzerliğini belirttiği saptanmıştır (Ünlü, 2024, s. 19).  

Tablo 1’de yer alan Bir Aşk Hikayesi (2013), Kiraz Mevsimi (2014), 
Kiralık Aşk (2015), İlişki Durumu: Karışık (2015), Çilek Kokusu (2015), 
Tatlı İntikam (2016), No:309 (2016), Seviyor Sevmiyor (2016), Kalp Atışı 
(2017), Gülümse Yeter (2016), Aşk Yalanı Sever (2016), Dolunay (2017), 
Kasaba Doktoru (2022) ve Çift Kişilik Oda (2025) gibi yapımlar, K-
dramaların romantik temalarından dolayı yeniden çevrildiğine örnek 
içermektedirler.   

Kültürel Yakınlık  

Vorder’e (2000) göre izleyici “biz” olana yakın gördüğünü tercih 
etmeye eğilim taşımaktadır. Bu durumu Straubhaar (2007), kültürel 
yakınlık kavramıyla açıklamakta; bu kapsamda izleyicinin dramada 
duygusal katılımını artırmak amacıyla kendisine yakın olanı seçmeyi 
tercih ettiği belirtilmektedir.  

K-dramalar, çoğunlukla Konfüçyüsçü aile yapısını merkezinde inşa 
edilen hikayeleri içermektedir. Bu nedenle yapımlarda cinsellik, şiddet ve 
şehvet gibi unsurlar geri planda yer almaktadır. Öte yandan yapımlar, 
ailenin geleneksek değerleri zemininde inşa edilirken aile ilişkilerini, 
yaşlılara saygıyı göstermekte, bu durum neticesinde K-dramalar 
“güvenilir aile eğlencesi” olarak nitelendirilmektedir (Korean Culture and 
Information Service, 2011, s. 43). 

Ayrıca, küresel bağlamda çekici bir unsur olan evrensel aşk temaları 
ve ortak sorunlar haricinde Kore’nin sahip olduğu Konfüçyüs kültürü ile 
Orta Doğu’nın dindarlığı arasındaki benzerlikler, Müslüman ülkelerde K-
dramaların popülerlik kazanmasını kolaylaştırma ve K-dramaların güçlü 
bir pazar oluşturmasına zemin hazırlamaktadır. (Kaptan ve Tutucu, 2022, 
s. 203).  

Yeniden çevrim açısından bakıldığında kültürel yakınlık unsuru 
yapımın yerelleştirilme sürecini kolaylaştırmaktadır. Bu durum 
yapımcılar açısından da ticari riski ihtimalini düşürmektedir. İzleyici 
açısından tanıdık gelen bir kodlar üzerine inşa edilen anlatı, ulusal 
izleyicinin içerikle duygusal bağ kurma ihtimalini güçlendirmektedir. Bu 
kapsamda kültürel yakınlık unsuru yeniden çevrimlerin devamlılığını 
sağlamaktadır. Dolayısıyla Güney Kore’nin değer sistemi ile Türkiye’nin 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

72 

değer sisteminin birbirine sunduğu kültürel yakınlık unsuru K-dramaların 
yeniden çevrimlerinin oluşmasına katkı sunmaktadır.  

Ticari Güven  

Yeniden çevrim yapımların gerçekleştirilmesinde bir nedeni ticari 
başarı unsuru oluşturmaktadır. Anlatı olarak yeniden çevrimler, daha 
önce denenmiş ve belirli bir kitle tarafından beğeni kazanmış içerikleri 
oluşturmaktadır. Dolayısıyla beğeni kazanmış bir yapım, finansörler 
tarafından da ticari yatırım boyutuyla daha çok güven oluşturmaktadır. 
Kore dalgasının etkisiyle Güney Kore yapımlarının Batı merkezi 
kaynakların yerini almaya başlaması ticari kazanç beklentisinin bir 
yansımasını içermektedir (Ünlü, 2023, s. 778). 

Tablo 1 incelendiğinde K-drama yeniden çevrimlerinin özellikle 2013 
ve sonrasında sayısal olarak artmaya başladığı görülmekte; artışı sağlayan 
bir diğer hususu ise 2019 yılında yayınlanan Mucize Doktor (2019) isimli 
yapım olarak değerlendirilmektedir. Good Doctor (2013) yapımının 
yeniden çevrimi olan Mucize Doktor (2019) yayınlandığı ilk yıl Türk 
drama endüstrisinde en yüksek dizi izleme payını almıştır (İnternet 
Haber, 2019). Yapımın elde ettiği bu başarı, K-drama yeniden 
çevrimlerine duyulan ticari güveni pekiştirmiştir.  

Mucize Doktor’un ardından Kasaba Doktoru (2022); Mahkûm (2021); 
Aşk Mantık İntikam (2021); İyilik (2022); Ego (2023); Benim Güzel Ailem 
(2023); Altın Kafes (2023); Taş Kâğıt Makas (2024), Bahar (2024), Çift 
Kişilik Oda (2025) ve Aşk ve Gözyaşı (2025) dramalarının yeniden 
çevrilmesi bu duruma örnek oluşturmaktadır. Dolayısıyla Mucize 
Doktor’un ardından 12 K-drama yeniden çevriminin gerçekleşmesi 
duyulan ticari güven unsurunun bir neticesi olarak görülmektedir. 

Tartışma ve Sonuç 

Bu çalışma kapsamında Güney Kore dramalarının tarihsel gelişimi ana 
hatlarıyla aktarılmış; Türk drama endüstrisinde yeniden çevrim pratikleri 
bağlamında K-dramaların neden bir kaynak anlatı oluşturduğunun 
tartışılması amaçlanmıştır.  

Tarihsel perspektiften bakıldığında K-dramaların 1990 sonlarından 
itibaren beğeni ve popülerlik kazanmaya başlamıştır. Yapımların 
popülerleşme sürecinde devlet politikaları, yayıncılar arasında oluşan 
rekabet, ucuz bir meta olarak ithal edilmesi, teknolojik gelişmeler, anlatı 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

73 

özellikleri ve format unsurları gibi birden fazla dinamik etkili olmuştur. 
Söz konusu dinamiklerin bir araya gelmesi neticesinde şekillenerek 
küresel bir dolaşım ağı içerisine giren K-dramalar, kazandıkları izleyici 
beğenisi doğrultusunda özellikle, yapımcılar için bir güvenli ve tekrar 
edilebilir bir alanı oluşturmuştur.  

Türk drama endüstrisi açısından bakıldığında 2011 yılında başlayan 
K-drama yeniden çevrimlerinin oluşumu günümüzde kadar artarak devam 
etmiştir.  Türk drama endüstrisinde K-dramalar; sadece evrensel bir tema 
içerdikleri için değil aynı zamanda, kültürel benzerlik açısından 
yerelleştirme süreçlerinin görece kolay olması nedeniyle de üreticiler için 
işlevsel görülmekte ve anlatı kaynağı olarak tercih edilmektedir. 

Bu durum haricinde, K-dramaların elde ettiği yüksek izlenme oranları 
yeniden çevrimlerin devamlılığının oluşmasında pekiştirici bir güç unsuru 
olarak yer almaktadır.  K-drama anlatılarının başarı kazanmış olarak 
görülmesi, yapımcılar açısından bir güven alanı yaratmaktadır.  
Dolayısıyla gelenekselden dijitale ilerleyen süreçte K-dramalar; Türk 
drama endüstrisi açısından kalıcı bir anlatı kaynağı rolünü üstlenmiştir. 
Bu bağlamda K-dramalar ithal edilen veyahut yeniden çevrilen içeriklerin 
ötesinde bir konumda yer almakta; Türk drama endüstrisi açısından hem 
üreticilerin hem de izleyicilerin beklentilerini karşılayan başka bir 
ifadeyle bir boşluğu dolduran referans noktası olarak konumlanmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

74 

KAYNAKÇA 
An, J. Y. (2022). “K-Drama 2.0: Updating Tropes with Intertextuality and Cinematic Visuals in 

Crash Landing on You”, Journal of Japanese and Korean Cinema,14(2), 228 229 131-147, 
DOI: 10.1080/17564905.2022.2120999 

DK Eyewitness (2023). Hello South Korea: Meet the Country Behind Hallyu, Dorling 
Kindersley Publisher. 

Han, B. M. (2019). “Fantasies of Modernity: Korean TV Dramas in Latin America”, Journal of 
Popular Film and Television, 47(1), 39-47, DOI: 10.1080/01956051.2019.1562823 

Huang, X. (2009). Korean Wave: The Popular Culture, Comes as Both Cultural and Economic 
Imperialism in the East Asia”, Asian Social Science, 5(8),123–130. 

Hwang, K. M. (2018). Kore Tarihi¸ (A. S. Doğru Çev.), İstanbul: Feylesof. 
İnternet Haber. (5 Ekim 2019). Mucize Doktor rekor üstüne rekor kırıyor! En yüksek izlenme 

payını aldı. https://www.internethaber.com/mu cize-doktor-rekor-ustune-rekor-kiriyor-en-
yuksek-izlenme-pay ini-aldi-foto-galerisi-2054535.htm  

Jin, D. Y. (2024). Understanding the Korean Wave, London & New York, Routledge. 
Ju, H. (2020). Transnational Korean Television: Cultural Storytelling and Digital Audiences, 

London, Lexington Books. 
Kaptan, Y. ve Tutucu, M. (2010). The East Meets the Middle East: Cultural Proximity, 

Audience Reception and Korean TV Adaptations on Turkish Televisions. J.Y. Park & A.G. 
Lee (Ed.) The Rise of K-Dramas: Essasys on Korean Television an Its Global Consumption 
(s.193-216) içinde. McFarland & Company, Inc., Publishers. 

Kaptan, Y. ve Tutucu, M. (2022). The Rise of K-dramas in the Middle East: Cultural Proximity 
and Soft Power. Y. Kim (Ed.), The Soft Power of the Korean Wave “Parasite, BTS and 
Drama (s. 196-207) içinde. Routledge. 

Kara, A. (2019). Türkiye’de Adaptasyon Diziler, Yaratıcı Emek Gücü Olarak Senaristler ve 
Senaryo Süreçleri, (Yayımlanmamış üksek Lisans Tezi).  Hacettepe Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü. 

Kim, S. (2022). New Perspectives on the Korean wave Digital Media and Global Fandom, N. 
Casarini vd. (Ed.) The Routledge Handbook of Europe Korea Relations, Routledge. 

Kim, S.Y. (2023). Surviving Squid Game a Guide to K-Drama, Netflix, and Global Streaming 
Wars, Applause Theatre & Cinema Books. 

Korean Culture and Information Service. (2011). K-Drama: A New TV Genre with Global 
Appeal, Republic of Korea, Ministry of Culture. 

Korean Culture and Information Service, (2015). K-Drama: A New TV Genre with Global 
Appeal, Republic of Korea, Ministry of Culture. 

Lee, H. (2018) “A ‘Real’ Fantasy: Hybridity, Korean Drama, and Pop Cosmopolitans.” Media, 
Culture &Society, 30(3), 365–373. 

Lee, S. (2015). From Diaspora TV to Social Media: Korean TV Dramas in America, S. Lee & 
A. M. Nornes (Ed.), Hallyu 2.0 “The Korean Wave in the Age of Social Media, (s. 172-
194), University of Michingan Press.  

Liu, T. T.-T., Yeh, P. W.-L. (2019). Riding the Drama Waves: Reconsidering Korean Soft 
Power and Clashing Nationalisms, J.Y. Park & A.-G. Lee (Ed.) The Rise of K Dramas: 
Essasys on Korean Television an Its Global Consumption, (s. 68-93). McFarland & 
Company, Inc., Publishers. 

Mazur, D., vd. (2022). Riding the Wavve: Platform Imperialism and South Korea’s Streaming 
Market, L. Mitchell & M. Samuel (Ed.) Streaming and Screen Culture in Asia-Pacific (s. 
47 66), Palgrave Macmillan. 

Oda TV. (20 Mart 2024). TLC'de iki ay boyunca Kore rüzgârı esecek. 
https://www.odatv.com/guncel/tlcde-iki-ay-boyunca-ko re-ruzgari-esecek-120034546  

Oh, C.J., Chae, Y.G. (2013). “Constructing Culturally Proximate Spaces Through Social 
Network Services: The Case of Hallyu (Korean Wave) in Turkey”, Uluslararası İlişkiler, 
10(38), 77-99. 

Oh, Y. (2016). Pop City Korean Popular Culture and the Selling of Place, Cornell University 
Press. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

75 

Sarı, Ü, Akyol, O., Ünlü, T.T. (2020). K-dramaların Türk dramalarına etkisi üzerine bir 
inceleme, Turkish Studies - Social, 15(2), 349-364. 
https://dx.doi.org/10.29228/TurkishStudies.40082 

Shim, D. (2008). The Growth of Korean Cultural Industries and the Korean Wave. C. B. Huat 
ve K. Iwabuchi (Ed.), East Asian Pop Culture “Analysing the Korean Wave (s. 15-32) 
içinde. Hong Kong University Press. 

Straubhaar, J. D. (2007). World Television: From Global to Local, Thousand, SAGE. 
Sukjin, Y. (Ağustos 2020). Hallyu-binger of Success, Korea, https://www.korean-

culture.org/eng/webzine/202008/sub01.html erişim sağlandı. 
Vorderer, P. (2000). Interactive Entertainment and Beyond, D. Zillmann & P. Vorderer (Ed.) 

Media Entertainment: The Psychology of its Appeal (s. 21–36) içinde. Routledge. 
Yoon, S. (2014) Cultural Identity and Korean Historical Television Dramas, V. Marinescu 

(Ed.) The Global Impact of South Korean Popular Culture “Hallyu Unbound” (s. 7-18). 
Lexington Books.  

Ünlü, T. T. (2023). Yeniden Çevrilmiş ve Orijinal Filmleriyle Güney Kore Film Endüstrisinin 
(Hallyuwood) Türkiye’deki Konumunun İncelenmesi. Erciyes İletişim Dergisi, 10(2), 777-
799. doi.org/10.17680/erciyesiletisim.1274127 

Ünlü, T. T. (2024). Türkiye’de Güney Kore Dramaları: Ekşi Sözlük Yorumları Üzerine Bir 
İnceleme. Global Media Journal Turkish Edition, 14(28), 1-30. 

Ünlü, T.T. (2025). Güney Kore Dramalarının (K- Dramaların) Yaygınlaşması ve Türk İzleyici 
Üzerindeki Etkileri, (Yayımlanmamış Doktora Tezi). İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://dx.doi.org/10.29228/TurkishStudies.40082
https://www.korean-culture.org/eng/webzine/202008/sub01.html
https://www.korean-culture.org/eng/webzine/202008/sub01.html


Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

76 

DİKEY EKRAN KÜLTÜRÜ: TİKTOK ESTETİĞİNİN 
SİNEMATOGRAFİYE ETKİSİ 

Ümit Sarı* 

 
Giriş 
Dijital kültürün dönüşümü, mobil cihazların gündelik hayatın 

merkezine yerleşmesiyle birlikte medya tüketim pratiklerinde de yeniden 
yapılanmayı beraberinde getirmiştir. Bu dönüşüm yalnızca teknik bir 
yenilik olarak değerlendirilemez; aynı zamanda yeni bir algılama 
biçiminin, yeni bir estetik mantığın ve yeni bir görsel kültürün oluşumuna 
işaret eden derin bir kırılmayı da beraberinde getirmiştir. Tarihsel olarak 
sinema ve televizyon üretimi yatay eksenli kadraj mantığına dayanırken, 
ekran kullanımının mobil cihazlara kaymasıyla birlikte dikey format, 
özellikle genç kuşaklar arasında yeni norm hâline gelmiştir. Bu durum, 
dijital görsel kültürde çerçeve oranını teknik bir tercih olmaktan 
çıkararak, toplumsal algı ve iletişim pratiklerini biçimlendiren bir kültürel 
modele dönüştüğünü göstermektedir. 

Bu bağlamda dikey ekran kültürü, günümüz medya ekolojisinin 
önemli kavramlarından biri hâline gelmiştir. Marshall McLuhan’ın “araç 
iletidir” önermesini hatırlayacak olursak (1964), dikey ekranın salt bir 
görüntü taşıyıcısı değil, aynı zamanda bir düşünme ve deneyimleme 
biçimi olduğunu söyleyebiliriz. Postman’ın medya ekolojisine ilişkin 
vurguladığı gibi her yeni medya formu, yalnızca içerik üretimini değil, 
bilişsel süreçleri, algı düzenlerini ve anlam dünyalarını yeniden 
kurmaktadır. Dikey ekran kültürü de bu açıdan yeni bir görsel algı düzeni 
yaratmakta; mekânın sıkıştığı, bedenin yeniden konumlandığı, ritmin 
hızlandığı ve izleyici-üretici ilişkisinin etkileşimli bir yapıya evrildiği 
estetik bir alan açmaktadır. 

Bu dönüşümün en görünür ve etkili temsilcisi ise kuşkusuz son 
yılların önemli sosyal medya uygulamalarından olan TikTok 
uygulamasıdır. TikTok, dikey formatı bir “platform standardı” olmaktan 
öteye taşıyarak özgün bir görsel estetik, yeni bir anlatı mantığı ve hız 
ekonomisine dayalı yeni bir sinematografik pratik olarak sunmaktadır. 

 
* Doç. Dr., İstanbul Üniversitesi İletişim Fakültesi Radyo Televizyon ve Sinema Bölümü, 
umitsari@istanbul.edu.tr, 0000-0003-1761-3041 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

77 

Sosyal medya uygulamaları yalnızca içerik üretiminin zeminini sunmakla 
kalmaz; aynı zamanda algoritmik yapılarıyla estetik ve anlatı tercihlerinin 
yönünü de belirlermektedirler (Bucher, 2018; Nieborg & Poell, 2018). 
TikTok’un hız odaklı içerik döngüsü, parmağın kaydırma eylemine göre 
şekillenen ritmi, metin–ses–filtre katmanlı montaj estetiği ve mikro-
anlatıları teşvik eden yapısı, geleneksel sinematografiyi dönüştüren yeni 
bir ritmik ve estetik rejim ortaya çıkarmaktadır. Bu yönüyle TikTok, 
yalnızca dikey formatın popülerlik kazanmasına değil, aynı zamanda 
dikey ekran mantığının bir kültür olarak yerleşmesine de öncülük 
etmektedir. 

Türkiye bağlamında da bu dönüşüm belirgin biçimde 
gözlemlenmektedir. We Are Social (2025) verilerine göre Türkiye’de 
mobil internet kullanım oranı %92.1’ye ulaşmış; TikTok ise 2020 sonrası 
özellikle 18–24 yaş arası kullanıcılar arasında en hızlı büyüyen platform 
hâline gelmiştir. 2025 verileri, Türkiye’de kullanıcıların günlük ortalama 
TikTok izleme süresinin 1 saatin üzerine çıktığını göstermektedir. Bu 
durum dikey ekranın yalnızca bireysel bir tercih değil, toplumsal bir 
iletişim pratiği ve kültürel bir norm hâline geldiğini ortaya koymaktadır. 
Dolayısıyla TikTok estetiğinin sinematografiye etkisini incelemek, dijital 
kültürün yeni biçimlerinin Türkiye’deki yansımalarını anlamak açısından 
kritik bir önem taşımaktadır. 

Bu bölüm, dikey ekran kültürünün sinematografiyi nasıl 
dönüştürdüğünü, TikTok’un dikey ekran estetiğini nasıl kurduğu, bu 
estetiğin ritim, kadraj, mekân, montaj mantığı ve izleyici deneyimi 
üzerindeki etkilerini kuramsal bir çerçevede tartışmayı amaçlamaktadır. 
Ayrıca Türkiye’deki dijital medya pratikleri ve yerel üretim kültürü 
değerlendirilerek, dikey ekran kültürünün ortaya çıkardığı yeni 
sinematografik paradigmalar detaylandırılacaktır. Böylece dikey ekranın 
yalnızca bir teknik mesele değil, medya üretim ve tüketim süreçlerini 
dönüştüren kültürel bir fenomen olarak ele alınması hedeflenmektedir. 

 
Kuramsal Çerçeve 
Dijital medya, yalnızca yeni iletişim araçları üretmemiş, aynı zamanda 

görsel algı rejimlerini dönüştüren yeni kültürel yapılara da zemin 
hazırlamıştır. Dikey ekran kültürünün sinematografiyi nasıl yeniden 
şekillendirdiğini kavramak için bu çalışmada üç kuramsal eksen 
kullanılmaktadır: Medya Ekolojisi, Platform Çalışmaları ve Dijital 
Estetik / Yeni Sinematografi Kavramları. Bu eksenler, dikey formatın 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

78 

yalnızca teknolojik bir yenilik değil, aynı zamanda kültürel bir biçim, 
algısal bir pratik ve estetik bir dönüşüm olduğunu açıklamaya olanak 
tanımaktadır.  

Medya ekolojisi yaklaşımı, yeni medya biçimlerinin yalnızca içerik 
aktarımı değil, aynı zamanda toplumsal algı, bilişsel düzen ve kültürel 
pratiklerin yeniden kurulması anlamına geldiğini savunmaktadır. 
McLuhan’ın (1964) ünlü “araç iletidir” önermesi, dikey ekranın 
görüntüyü, zamanı ve mekânı nasıl farklı şekillendirdiğini anlamak 
açısından temel bir çıkış noktasıdır. Dikey ekran sadece bir format 
değildir; izleyicinin dünyayı dikey eksende algılamasını normalleştiren 
bir “optik alışkanlık” yaratmaktadır. Postman’a göre her yeni medya 
formu, toplumsal değerleri ve düşünce yapısını dönüştüren yeni bir 
epistemolojik düzen üretmektedir. Bu açıdan bakıldığında dikey ekran 
kültürü, yalnızca yeni bir görüntü çerçevesi değil, aynı zamanda 
hızlanmış, parmak kaydırma hareketiyle ilerleyen, kesintili dikkatle 
işleyen yeni bir görsel bilinç yaratmaktadır. Crary’nin (2013) dikkat 
ekonomisi üzerine çalışmaları, dikey ekran deneyiminin kapitalist zaman-
mekân rejimiyle ilişkisini açığa çıkarmaktadır. Sürekli kaydırılan, 
saniyelik videolardan oluşan TikTok estetiği, izleyicinin hem dikkatini 
hem de bilişsel ritmini yeniden düzenleyen bir görsel ortam 
oluşturmaktadır. 

Platform çalışmaları sosyal medya platformlarının yalnızca teknik 
altyapılar değil, kültürel üretimi yönlendiren algoritmik aktörler olduğunu 
vurgular (Bucher, 2018; Gillespie, 2010; Nieborg & Poell, 2018) . 
TikTok’un estetiği, bireysel yaratıcılıktan çok; algoritmanın görünme 
olasılığını artıran davranış biçimlerini, belirli ritmik yapıları, belirli 
montaj mantıklarını, belirli yüz çekim oranlarını, belirli kadraj 
yakınlıklarını teşvik eden bir sistemdir. Bu nedenle TikTok, kendi iç 
dinamikleri tarafından şekillendirilen platform-odaklı bir sinematografi 
yaratmaktadır. Sinematik üretimin tarihsel olarak kamera operatörünün, 
yönetmenin veya görüntü yönetmeninin estetik kararlarına bağlı olduğu 
düşünüldüğünde, TikTok’ta karar verici konumun çoğu zaman algoritma 
tarafından belirlendiğini söylemek mümkündür. 

Manovich (2016) dijital çağda görüntünün yazılım mantığı ile 
üretildiğini ve bu nedenle estetik kararların teknik altyapıyla iç içe 
geçtiğini savunur. Bu perspektiften bakıldığında dikey ekran kültürü, 
sinematografiyi üç temel estetik eksende dönüştürmektedir: 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

79 

1. Kadraj Mantığı: Yatay eksende kurulan klasik sinema kadrajı 
yerine, insan bedenini merkez alan “dikey mekân mantığı” ortaya 
çıkarmaktadır. 

2. Zaman Mantığı: TikTok estetiği, geleneksel sinemanın uzun, 
yavaş tempolu ritmik yapısından farklı olarak hızlı, kesintili, mikro-
anlatılara dayalı bir zaman örgüsü yaratmaktadır. 

3. Montaj Mantığı: Efekt, yazı, filtre, AR katmanları gibi yazılım 
estetiği sinematografiye entegre olur; montaj artık kesme + geçişten 
ibaret değildir, çok katmanlıdır. 

Yeni sinematografi, dikey ekran kültürünün görsel alışkanlıklarını 
içeren “mobil sinema dili”ne yakınlaşmaktadır. 

 
TikTok Estetiği ve Sinematografiye Etkileri 
TikTok’un yükselişi, yalnızca yeni bir içerik üretim biçimi yaratmakla 

kalmamış; aynı zamanda görüntünün nasıl tasarlandığını, ritmin nasıl 
belirlendiğini ve izleyicinin dikkatinin nasıl yönetildiğini dönüştüren bir 
estetik rejim ortaya çıkarmıştır. Bu dönüşüm dijital platform merkezli bir 
görsel kültürün yükselişiyle paraleldir. Nitekim Aytekin, “dijital 
platformlar, Covid-19 krizi ile daha görünür oldular” (Aytekin, 2020) 
diyerek bu dönüşümün hem ekonomik hem de estetik düzeyde 
hızlandığını belirtmektedir. 

Van Dijck, Poell ve de Waal, platform toplumunu “toplumsal ve 
ekonomik akışların giderek daha fazla veriyle beslenen ve algoritmalar 
tarafından yönlendirilen küreselleşmiş bir çevrimiçi platform ekosistemi 
tarafından düzenlendiği bir toplumsal yaşam biçimi” olarak 
tanımlamaktadırlar (Van Dijck, Poell & de Waal, 2018, s. 4).  

Sosyal medya platformlarının işleyişi dört temel ilkeye dayanır: 
programlanabilirlik, popülerlik mantığı, veri odaklılık ve algoritmik 
seçim (Van Dijck, Poell’in, 2013). TikTok’un “For You Page” akışının 
kullanıcı tercihlerini tahmin eden ve sürekli yeniden şekillenen algoritmik 
bir öneri sistemine dayanması, bu dört ilkenin somut bir uygulamasıdır. 
Bu nedenle TikTok estetiği yalnızca biçimsel bir görsellik değil, 
platformun algoritmik altyapısının belirlediği bir kültürel ritim olarak 
ortaya çıkmaktadır. TikTok’un estetik yapısı, klasik sinema dilinin görsel 
kodlarıyla doğrudan etkileşim hâlindedir ve giderek sinema üretim 
pratiklerinde izleri görülen bir kültürel baskıya dönüşmektedir.  

Dikey ekran estetiği, kadraj mantığını kökten dönüştüren ilk unsur 
olarak öne çıkar. Geleneksel sinemada geniş mekân ve yatay kadraj 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

80 

baskın bir konumdayken TikTok, insan yüzünü ve dikey mekânsal 
yoğunluğu merkezileştiren “dikey yakın plan” formunu 
yaygınlaştırmıştır. Bu durum Postman’ın (1985) medya biçimlerinin 
algıyı dönüştürme gücüne ilişkin görüşleriyle uyumludur. TikTok kadrajı, 
bedenin dikey eksende temsil edildiği, geniş mekânın minimize edildiği 
ve öznenin yüzeysel görsel performansının öne çıktığı yeni bir mekânsal 
rejim yaratmaktadır. Bu rejim, sinemada da yakından izlenen bir 
dönüşüme yol açmakta, pandemiden sonra kapalı, minimal ve dikey 
hareketli kadrajların belirgin biçimde artmasıyla kendini göstermektedir. 
Özellikle genç izleyici kitlelerine hitap eden dijital içerik temelli sinema 
ve dizi üretimlerinde dikey ekran dilinin yerleşmeye başlaması bu 
dönüşümün somut göstergesidir. 

TikTok’un sinematografi üzerindeki en radikal etkilerinden biri ritim 
ve zaman örgüsünü yeniden biçimlendirmesidir. Dijital çağda izleyicinin 
dikkati kesintili, hız odaklı ve anlık olarak yeniden yapılandırılmaktadır. 
TikTok’un temel görüntü döngüsü bu bağlamda “mikro-anlatı” temelli 
bir zaman anlayışı üretmektedir. Ortalama 7–15 saniyelik videolar, klasik 
dramatik yapının set-up–climax–resolution şemasını mikro düzeyde 
yeniden kurmaktadır. Dolayısıyla TikTok ritmi, sahnelerin uzun süreli 
atmosfere değil, hızlandırılmış dramatik odaklara göre kurulmasını teşvik 
eder. Bu durum son yıllarda özellikle fragman estetiğine yakın açılış 
sahneleri, hızlı kesme temposu ve sahne içi mikro-dramatik vurguların 
artmasıyla sinema ve dizi yapımlarında da görünür hâle gelmiştir. 
İzleyicinin ilk 2–3 saniyede cezbedilmesi zorunluluğu, TikTok’un ritmik 
baskısının sinemaya taşınan en güçlü sonuçlarından biridir. 

TikTok estetiğinin üçüncü temel etkisi, montaj mantığının yazılım 
tabanlı bir yapıya dönüşmesidir. Manovich’in (2016) dijital görüntü 
analizlerinde belirttiği üzere, dijital çağın görüntüsü yalnızca çekilen bir 
gerçekliğin temsili değil, yazılım katmanlarıyla sürekli yeniden üretilen 
bir estetik yapı taşır. TikTok videolarında metin, emoji, AR filtre, ses 
remiksleri, hızlandırma–yavaşlatma efektleri gibi yazılımsal katmanlar 
görüntünün asli bileşenleridir. Bu nedenle TikTok montajı, klasik 
kesme/biçimleme montajından farklı olarak “katmanlı montaj” olarak 
adlandırılabilecek yeni bir estetik model sunmaktadır. Bu model, 
sinemada giderek daha fazla uygulama alanı bulan ekran içi yazılar, 
estetik filtreler, çoklu ekran kullanımları ve dijital grafiklerle bütünleşmiş 
sekans tasarımlarına ilham vermektedir. Günümüz popüler sinemasında 
karakterlerin mesajlaşmalarının ekran üzerinde belirmesi gibi 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

81 

uygulamalar, TikTok’un yazılım estetiğinin sinemadaki yansımalarından 
yalnızca biridir. 

TikTok’un sinematografiyi etkilediği bir diğer alan, anlatı yapısıdır. 
Platform çalışmalarında (Nieborg & Poell, 2018; Gillespie, 2010) sosyal 
medya platformlarının yalnızca teknik altyapılar değil, kültürel üretim 
süreçlerini yönlendiren algoritmik aktörler olduğu vurgulanır. TikTok’un 
algoritması, görünürlüğü artırmak için belirli görsel ritimleri, hızlı 
girişleri ve belirgin estetik kalıpları teşvik eder. Bu nedenle TikTok, 
kullanıcıların yalnızca içerik üretme biçimini değil, aynı zamanda hikâye 
anlatma biçimini de yönlendiren bir kültürel altyapı sunar. Stitch, duet, 
remiks gibi platforma özgü içerik formatları “kolektif anlatı” üretimini 
teşvik eder ve bu durum sinemada transmedya hikâyelemeye, açık uçlu 
yapıların çoğalmasına ve izleyici katılımına dayalı anlatı modellerinin 
güçlenmesine katkı sunmaktadır. 

Bishop’un (2019) görünürlük yönetimi kavramıyla açıkladığı gibi 
sosyal medya platformları kullanıcıları yüz performansı, beden hareketi 
ve jest kodları üzerinden tanımlayan bir görünürlük rejimi oluşturur. 
TikTok bu anlamda öznenin bedenini hem anlatının merkezine alan hem 
de algoritmik olarak tanınabilir bir imzaya dönüştüren bir yapı kurar. Bu 
yapı sinemada selfie estetiğine yakın çekimlerin artması, oyunculuk 
stillerinde sosyal medya performansına özgü hızlanmış jest ve mimiklerin 
yaygınlaşması gibi sonuçlar doğurmuştur. 

TikTok’un oluşturduğu bu yeni görsel kültür, genç kuşakların 
görüntüyle ilişki biçimini belirlediği için sinemanın geleceğini de dolaylı 
olarak biçimlendiren bir kültürel kuvvete dönüşmüştür. Bu nedenle dikey 
ekran estetiğinin sinema alanındaki etkileri, yalnızca biçimsel bir değişim 
değil; daha geniş bir medya kültürü dönüşümünün göstergesidir. 

Dikey formatın yalnızca sosyal medya içerikleriyle sınırlı kalmayıp 
sinema ve dizi üretimlerini de etkilemeye başladığı görülmektedir. 
Özellikle Netflix, HBO Max gibi platformların sosyal medyada 
yayınlanmak üzere üretilen dikey fragmanlara ağırlık vermesi, sinemanın 
tanıtım estetiğini doğrudan TikTok ritmine yaklaştırmaktadır. Bazı kısa 
film festivallerinde dikey format kategorilerinin açılması, bu estetiğin 
deneysel sinema alanında da görünürlük kazandığını göstermektedir. 
Dolayısıyla TikTok’un ritim, süre, kadraj ve hareket mantığı; sinematik 
anlatının hem tanıtım hem de üretim aşamalarına nüfuz eden yeni bir 
form oluşturmaktadır. 

 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

82 

Türkiye’de Dikey Ekran Kültürünün Yansımaları 
Dikey ekran kültürünün Türkiye’deki yükselişi, yalnızca teknolojik bir 

uyarlanma sürecinin sonucu değil; aynı zamanda gençlik kültürünün, 
gündelik iletişim pratiklerinin ve toplumsal temsil biçimlerinin yeniden 
şekillenmesinin belirgin bir göstergesidir. TikTok’un 2020 sonrası hızlı 
yayılımı, Türkiye’de özellikle genç kuşaklar arasında mobil odaklı bir 
görsel kültürü oluşturmuş ve medya tüketim alışkanlıklarını dramatik 
biçimde dönüştürmüştür.  

Türkiye’de dikey ekran kültürünün sosyo-kültürel karşılığını anlamak 
için öncelikle bu kültürün gençlik kimlikleri, gündelik pratikler ve 
kültürel üretim biçimleri üzerindeki etkilerini değerlendirmek gerekir. 
TikTok’un dikey ekran yapısı genç kullanıcıların görsel algılarını ve 
temsil pratiklerini yeniden biçimlendirmektedir. Türkiye’de özellikle 12–
24 yaş arası kullanıcılar arasında dikey çekim, yüz-merkezli kadrajlar ve 
hızlı ritimli videolar kendini ifade etmenin standart biçimi hâline 
gelmiştir. Bu durum, genç bireylerin kendilerini temsil etme, kimlik 
performanslarını sergileme ve gündelik deneyimlerini kaydetme 
biçimlerinde belirgin bir dönüşüme yol açmıştır. Bishop’un (2019) 
görünürlük ekonomisi analizinde belirttiği gibi sosyal medya, bireyin 
görünürlüğünü bir performatif sermayeye dönüştürür; Türkiye’de TikTok 
bu görünürlüğün en etkili mecrası hâline gelmiş, “TikTok dansları”, 
“trend sesler” ve “viral challenge” türleri gençlik kültürünün ana ifade 
zeminlerinden biri olmuştur. 

Dikey ekran kültürünün Türkiye’deki en önemli yansımalarından biri 
de sınıfsal ve kültürel temsiller üzerindeki etkisidir. Türkiye’de TikTok, 
YouTube veya Instagram’a kıyasla daha “aşağıdan yukarıya” bir kültürel 
üretim alanı sağlamaktadır. Sosyal medya uygulamaları kullanıcıların 
içerik üretimini profesyonel olmayan ama algoritmik olarak yönlendirilen 
bir estetik çerçeve içine sokar. TikTok, Türkiye’de farklı sosyo-ekonomik 
sınıflardan gençlerin kendi kültürel dünyalarını görünür kılabildikleri en 
erişilebilir mecra hâline gelmiştir. Bu nedenle Türkiye TikTok’unda 
mahalle kültürü, yöresel jest biçimleri, sınıfsal mizah, yerel aksanlar, 
yöresel danslar ve informal gündelik pratikler yoğun biçimde temsil 
edilmektedir. Bu çeşitlilik, dikey ekran kültürünü Türkiye’de bir tür 
dijital folklor alanına dönüştürmektedir. 

Türkiye’de medya pratikleri açısından dikey ekran kültürü hem içerik 
tüketimini hem de içerik üretimini kökten dönüştürmüştür. Genç 
izleyicilerin mobil cihazlardan içerik tüketme oranı dramatik biçimde 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

83 

artarken, geleneksel televizyon tüketimi özellikle 18–34 yaş arası grupta 
belirgin biçimde azalmaktadır. Türkiye’de izleyicinin dikkat ritminin 
TikTok tarafından yeniden yapılandırıldığı söylenebilir. Kullanıcıların 2–
3 saniyelik dikkat penceresine göre içerik üretme veya tüketme eğilimi, 
sinema ve dizi izleme davranışlarında da kendini göstermektedir. Son 
yıllarda yerli dijital platformlarda (Exxen, BluTV, Gain) dizilerin daha 
kısa bölümler hâlinde yapılandırılması, hızlı açılış sahneleri ve daha sık 
kesmelerle ritmin yüksek tutulması, dikey ekran kültürünün izleme 
davranışları üzerindeki etkisini açıkça yansıtmaktadır. 

Dikey ekran kültürü aynı zamanda Türkiye’de medya üreticilerini de 
etkilemektedir. Reklam sektörü, müzik endüstrisi ve sosyal medya içerik 
üreticileri dikey formatı bir zorunluluk olarak benimsemiştir. 2021 
sonrası Türkiye’de reklamların büyük çoğunluğu 9:16 formatında 
üretilmeye başlanmış, dizi tanıtımları TikTok ritmine uygun şekilde 
“hızlandırılmış sahne kolajları” hâlinde düzenlenmiştir. Film 
festivallerinde bile dikey çekim kategorileri oluşturulmuş, Türkiye’de 
kısa film üreticileri arasında dikey format deneyleri artmıştır. Bu durum 
Manovich’in (2016) dijital estetiğin yazılım mantığıyla şekillendiği 
yönündeki tespitini doğrular niteliktedir: Türkiye’deki genç görüntü 
üreticileri sinemayı yatay bir çerçeveden çok mobil odaklı bir görsel 
yüzey olarak algılamaya başlamıştır. 

Türkiye’de dikey ekran kültürünün bir diğer yansıması, gündelik 
yaşamın mikro-performanslara bölünmesidir. TikTok’un “her an kayıt 
edilebilir” mantığı, kullanıcılar arasında gündelik aktivitelerin ritmik 
olarak parçalara ayrılmasına yol açmaktadır. Bu mikro-performans yapısı 
yalnızca teknik bir format tercihi değil, aynı zamanda kullanıcıların 
kendilerini sunma biçimlerini dönüştüren kültürel bir süreçtir. 
Özkoçak’ın ifadesiyle, “Bilgisayar ve sonrasında internet ile ortaya çıkan 
yeni medya, iletişimin yanı sıra kişisel paylaşım, sosyalleşme ve ego 
tatmini için de fırsatlar sağlamıştır.” Bu durum, TikTok’un neden 
özellikle genç kullanıcılar arasında yoğun bir “görünür olma” ve “kişisel 
performans üretme” motivasyonu yarattığını açıklamaktadır. Yemek 
yapma, spor, okul, iş hayatı, aile içi etkileşimler ve hatta duygusal 
ifadeler bile dikey ekranın ritmik mantığına uygun şekilde kısa 
performanslara dönüştürülmektedir. Bu durum, Couldry ve Hepp’in 
(2017) medyatik gerçeklik inşası kavramı ile de uyumludur: TikTok, 
gündelik yaşamı yalnızca temsil eden değil, aynı zamanda gündelik 
pratiklerin kendisini dönüştüren bir kültürel altyapıdır. Türkiye’de 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

84 

özellikle genç kadın kullanıcılar arasında kendilik performansları, bakım 
rutinleri, makyaj pratikleri ve gündelik estetik ritüellerin TikTok 
formatına uyarlanması dikkat çekicidir. Bu durum yalnızca bireysel 
tercihlerle değil, sosyal medya ortamlarının söylemsel yapısıyla 
ilişkilidir. Sosyal medya günümüzün iletişim ortamının ayrılmaz bir 
parçası haline gelmiştir. Bu atmosferde ‘toplumu yansıtan bir ayna’ olan 
söylemler hızla yayılmakta ve yaygınlaşmaktadır”. (Uzun Yedekci & 
Aydoğan, 2022)  Bu nedenle TikTok’taki mikro-performanslar, yeni bir 
görsel söylem biçimi üretmekte ve kültürel normların dolaşıma giriş 
biçimlerini yeniden şekillendirmektedir. 

Dikey ekran kültürü, Türkiye’de yalnızca bir izleme-format dönüşümü 
değil; kimlik performanslarını, gündelik yaşam pratiklerini, kültürel 
temsilleri, medyatik üretim biçimlerini ve estetik normları dönüştüren çok 
katmanlı bir kültürel değişim alanı oluşturmuştur. TikTok’un 
Türkiye’deki popülaritesi, bu dönüşümün uzun vadeli olacağını 
göstermektedir. Dikey ekran kültürünün Türkiye’deki yükselişi, 
sinemadan reklama, müzikten haberciliğe kadar tüm medyatik alanlarda 
yeni estetik ve anlatı modellerinin ortaya çıkmasına zemin 
hazırlamaktadır. 

 
Sinemada Yeni İzleyici Deneyimi: Mobil Odaklı ve Parçalı İzleme 

Kültürü 
Dijital çağda izleyici deneyimi, yalnızca içerik tüketiminin bir biçimi 

olmaktan çıkmış; yeni medya araçlarının belirlediği ritimlere, dikkat 
döngülerine ve mekânsal alışkanlıklara bağlı olarak yeniden 
şekillenmiştir. İzleme pratiği giderek bireyselleşmekte, çoklu ekranlara 
yayılmakta ve dikkat süreleri daha parçalı hâle gelmektedir. Seyir kültürü 
toplu bir eylemden daha küçük gruplara, aile içi ve bireysel bir seyir 
eylemine dönüşmektedir. (Aytekin, 2020) TikTok’un mikro-zamanlı akış 
yapısı da bu bireyselleşmiş izleme deneyimini güçlendiren bir 
mekanizma olarak çalışmaktadır. İnternet temelli içerik platformlarının 
yükselişi özellikle, televizyon dizi ve seriyalleri internet yayın 
platformlarında da popüler bir içerik türü hâline gelmiştir. Bu durum, 
izleyicinin televizyon merkezli bir izleme ritminden mobil-platform 
merkezli kişiselleştirilmiş bir ritme geçiş yaptığını göstermekte ve 
TikTok’un kısa döngülü içerik mantığının neden bu kadar hızlı 
benimsendiğini ortaya koymaktadır. (Kavi & Akyol (2020) Günümüzde 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

85 

izleyici, anlatının kendisi kadar erişim hızını, akışkanlığı ve etkileşim 
imkânını da medya deneyiminin bir parçası olarak görmektedir. 

Sinema, tarihsel olarak kolektif ve mekânsal olarak sabit bir deneyime 
dayanırken günümüzde mobil cihazlar, izleyicinin filmle ilişkisini köklü 
biçimde dönüştürmüştür. Özellikle TikTok’un dikey ekran mantığına 
dayalı estetik yapısı, sinema izleyicisinin beklentilerini, dikkat aralığını 
ve görüntüyle kurduğu bilişsel ilişkiyi yeniden programlamaktadır. Yeni 
izleyici deneyimi, mobil odaklı, parçalı ve hızlandırılmış izleme pratikleri 
üzerinden kavramsallaştırılmalıdır. 

Mobil odaklı izleme kültürü, görüntüyle kurulan mekânsal ilişkiyi 
değiştiren ilk faktördür. Geleneksel sinema, geniş perdede kollektif bir 
izleme pratiği sunarken günümüzde içerikler ağırlıklı olarak mobil 
ekranlarda, bireysel ve hareket hâlindeki izleme deneyimlerine 
taşınmıştır. Bu durum McLuhan’ın (1964) medyanın algıyı 
biçimlendirdiğine ilişkin temel tezini doğrulamaktadır: Aracın fiziksel 
yapısı (dikey ekran, küçük yüzey, elde tutulan cihaz) izleme pratiğini de 
dönüştürmektedir. Mobil odaklı izleyici, filmi yalnızca sinema salonunda 
değil; toplu taşımada, yatakta, yemek sırasında, yürürken veya gündelik 
akış içinde kısa aralıklarla tüketen bir izleme rejimine sahiptir. Bu durum, 
film deneyiminin bütünlüğünü parçalamakta ve sinemayı “izleme 
anlarına bölünmüş” bir tüketim nesnesine dönüştürmektedir. 

Parçalı izleme kültürü, izleyicinin filmle kurduğu ilişkiyi dramatik 
olarak değiştiren ikinci önemli unsurdur. YouTube, TikTok ve Instagram 
gibi sosyal medya uygulamaları, izleyiciyi bölümlere ayrılmış, kesintili 
ve hızla tüketilebilir içeriklere alıştırmıştır. Crary’nin (2013) “7/24 
kültürü” olarak tanımladığı sürekli erişilebilirlik ve kesintisiz uyarılma 
hâli, izleyicinin odaklanma kapasitesini azaltmakta ve içerik tüketimini 
bölünmüş dikkat yapısına göre şekillendirmektedir. TikTok gibi 
platformlarda izleyicinin bir videoyu ortalama 3–10 saniyede yargılayıp 
kaydırması, uzun biçimli sinema anlatısına yönelik sabır ve dikkat 
kapasitesini de olumsuz yönde etkilemektedir. Bu durum, sinemada 
giderek daha sık görülen hızlı açılış sahneleri, erken dramatik 
tetikleyiciler ve kısaltılmış sekans yapılarıyla doğrudan ilişkilidir. 

Parçalı izleme deneyiminin bir diğer yansıması, izleyicinin film 
akışını durdurma, tekrar başlatma ve farklı cihazlar arasında geçiş yapma 
eğilimidir. Bu davranış, sinemanın lineer ve kesintisiz deneyim mantığını 
kırmakta; filmi bir “akış ürününe” (flow item) dönüştürmektedir. Couldry 
ve Hepp’in (2017) medyatik gerçeklik inşası kavramı, bu noktada 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

86 

anlamlıdır: Dijital medya, yalnızca içerikleri değil, gerçeklik deneyiminin 
kendisini de parçalı ve kesintili bir yapıya dönüştürmektedir. Türkiye’de 
dijital platform kullanıcıları arasında yaygın olan “yemek yerken dizi 
izleme”, “toplu taşımada kısa sahneleri izleme” ve “telefonu ekran aynası 
olarak kullanarak içerik tüketme” pratikleri bu dönüşümün yerel 
göstergeleri olarak değerlendirilebilir. 

TikTok’un izleyici davranışları üzerindeki etkisi ise, yalnızca ritim ve 
dikkat alanıyla sınırlı değildir; izleyicinin beklenti yapısını da 
dönüştürmektedir. TikTok estetiği, hızlı tempo, çarpıcı girişler ve sürekli 
uyarılma üzerine kurulu olduğu için izleyicinin sinemadan beklentisi de 
giderek bu doğrultuda şekillenmektedir. Bu durum, Gillespie’nin (2010) 
belirttiği “platform mantığının kültürel normlara etkisi”yle doğrudan 
ilişkilidir. TikTok’un görünürlüğü belirleyen algoritmik yapısı, genç 
izleyicilerin kısa sürede dikkati yakalayan, estetik açıdan doygun, yüksek 
tempolu sahneleri tercih etmesine neden olmakta; bu tercih sinema 
metinlerinde de karşılık bulmaktadır. Türkiye’de son yıllarda dijital 
platform dizilerinde bölüm sürelerinin 30–45 dakikaya düşmesi, 
hikâyelerin epizodik yapılar hâlinde sunulması ve sahne ritimlerinin 
hızlanması, TikTok’laşan izleyici davranışının doğrudan sonucudur. 

Yeni izleyici deneyimi aynı zamanda daha etkileşimli ve katılımcı bir 
yapıya sahiptir. İzleyici pasif bir tüketici olmaktan çıkarak, içerik 
üretimine katılan bir aktöre dönüştürmektedir. Bu eğilim, sosyal medya 
platformlarının iletişim biçimlerini nasıl dönüştürdüğüyle doğrudan 
ilişkilidir. Nitekim Çil, “Sosyal paylaşım siteleri bireylere hem içerik 
üretme hem de bu içerikler üzerinden etkileşim kurma olanağı sağlayarak 
yeni bir iletişim biçimi ortaya çıkarmaktadır” (Çil, 2018) diyerek bu 
dönüşümün izleyici davranışını nasıl yeniden tanımladığını ortaya 
koymaktadır. 

Bu dönüşüm aynı zamanda Uricchio’nun (2014) algoritmik kültür 
analizinde vurguladığı gibi izleyiciyi hem üretici hem de performatif bir 
özneye dönüştüren yeni bir medya rejimini temsil etmektedir. Sinema 
dünyasında bu durum; fan içeriklerinin artması, film sahnelerinin TikTok 
ritmiyle yeniden düzenlenerek viral olması ve izleyici-tüketici-üretici 
(prosumer) kültürünün güçlenmesiyle kendini göstermektedir. Türkiye’de 
özellikle yerli dizilerin TikTok’ta viral olan sahneleri, diziye olan ilgiyi 
artırmakta ve izleyicinin metnin dışında aktif rol üstlendiği yeni bir 
medya ekonomisini oluşturmaktadır. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

87 

Mobil odaklı ve parçalı izleme kültürü, sinemanın deneyimsel 
temelini dönüştürmekte; izleyici ile film arasındaki ilişkiyi hız, akışkanlık 
ve kesintili dikkat çerçevesinde yeniden yapılandırmaktadır. TikTok’un 
ritmik, estetik ve algısal mantığı, yalnızca üretim pratiklerini değil; 
izleme davranışlarını da belirleyerek sinemayı mobil çağın görsel 
alışkanlıklarına uyumlanmaya zorlamaktadır. Bu dönüşüm, sinemanın 
geleceğini yalnızca estetik tercihler üzerinden değil, aynı zamanda 
izleyicinin bilişsel ve davranışsal yapıları üzerinden yeniden düşünmeyi 
gerektirmektedir. 

 
Dikey Formatın Anlatı Yapısına Etkisi: Post-Sinematik Anlatı 
Dikey ekran kültürü, dijital çağın görsel iletişim deneyimini yalnızca 

teknik bir değişim olarak değil, aynı zamanda sinema anlatısının temel 
yapı taşlarını dönüştüren kültürel bir kırılma olarak yeniden 
tanımlamaktadır.  

Bu tespit, dikey formatın neden izleyiciye “doğrudan şahit oluyormuş 
hissi” verdiğini açıklar: yakın plan, kişisel alan ve gerçekliğe yakın ritim, 
TikTok gibi platformlarda içeriklerin neden daha inandırıcı ve duygusal 
yoğunluklu algılandığını gösteren güçlü bir çerçeve sunmaktadır. 

Dikey kadrajın yüz, beden ve mikro-hareketlere odaklanan anlatı 
yapısı, sosyal medya estetiğinin yükselişiyle daha belirgin hâle gelmiştir. 
Sinema endüstrisi de, sosyal medyayı etkili bir reklam aracı olarak 
kullanmaktadır. (Aytekin & Yıldızviran, 2021). Dijital platformlar, 
özellikle de TikTok gibi dikey-video temelli mecralar, ritmik ve hızlı 
tüketim odaklı estetiği sayesinde yeni bir post-sinematik anlatı rejiminin 
yaygınlaşmasına katkıda bulunmaktadır. 

Sinema çalışmalarında “post-sinematik dönem” olarak adlandırılan bu 
dönüşüm, Shaviro’nun (2010) dijital çağın hız, parçalanma ve 
duygulanım yoğunluğu üzerinden şekillenen yeni temsil biçimleriyle 
karakterize ettiği yapıyla paralellik göstermektedir. Bu temsil 
biçimlerinin önemli unsurlarından biri, izleyicide “gerçekliğe tanık 
oluyormuş” hissi yaratma çabasıdır. Nitekim Akyol ve çalışma 
arkadaşları, “Arşiv görüntüleri ise; konu ile ilgili derinlemesine 
araştırma yapacak kişilerin karşısına çıktığında, (dizi ile yüksek oranda 
benzerlik taşıması nedeniyle) dizinin gerçeğe son derece sadık olduğu 
imajını oluşturacaktır” diyerek dijital çağda görsel inandırıcılığın nasıl 
üretildiğini açık biçimde ortaya koymaktadır (Kavi, Akyol & Kavi, 
2024). Bu tespit, dikey ekran estetiğinin de benzer biçimde yakın plan, 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

88 

yüz odaklı ve mikro-gerçeklik üreten bir görüntü dünyası kurduğunu 
göstermektedir. 

Dikey formatın anlatı mantığını dönüştürdüğü ilk alan mekânsal 
anlatının yeniden ölçeklenmesidir. Geleneksel sinema büyük ve yatay bir 
mekânsal evren inşa ederken dikey format, mekânı daraltan, özneyi 
çerçeveleyen ve dramatik yoğunluğu mikro düzeyde kuran bir anlatı 
mantığına yönelmektedir. Türkiye’de özellikle pandemi sonrası kısa 
filmlerde mekânsal minimalizmin belirgin şekilde arttığı ve mobil ekran 
dikeyliğine uyumlu anlatı pratiklerinin ortaya çıktığı gözlemlenmektedir. 
Bu durum, yalnızca estetik bir tercih değil; aynı zamanda dijital 
izleyicinin dikey formata alışkın görsel algısı nedeniyle anlatının mekân 
üzerinden değil “an” üzerinden kurulması anlamına gelmektedir. 

Bir diğer önemli dönüşüm, lineer anlatının zayıflaması ve modüler 
hikâye yapılarının öne çıkmasıdır. Dikey format anlatıyı modüllere, 
fragmanlara ve epizodik mikro sahnelere bölerek klasik dramatik 
bütünlükten uzaklaştırır. Bu, Aristotelesçi dramatik zincirin çözülmesine 
ve “parçacıklı dramatik mantığın” (fragmented dramaturgy) 
yaygınlaşmasına neden olmaktadır. Bu yapıda sahneler, neden–sonuç 
ilişkisiyle değil; duygusal yoğunluk, jest, ritmo-tematik vurgu ya da 
görsel çekicilik üzerinden birbirine eklemlenmektedir. 

Dikey formatın anlatıya etkilerinden biri de karakter inşasının 
yüzeyselleşmesi değil, farklılaşmasıdır. Geleneksel sinemada karakter, 
uzun süreli dramatik arklarla tanımlanırken dikey format karakteri çoğu 
zaman yüz, beden ve jestlerinin yoğunlaştırılmış bir temsili üzerinden 
kurulur. Genç kuşakların kimlik performansları mikro-duygulanımlar 
üzerinden ifade edilmektedir. Bu durum sinemadaki karakter inşasını da 
etkileyerek, yüzeydeki duygulanımı merkeze alan yeni bir dramatik 
temsil biçimi üretmektedir. Dikey format bu nedenle “mikro-duygulanım 
karakteri” olarak adlandırılabilecek yeni bir karakter tipolojisini 
desteklemektedir. 

Dramaturji açısından da dikey format, gerilimi mikro-dramatik 
yoğunluk noktalarına indirgeyen bir yapıya sahiptir. Bu yapı, klasik 
birikimli gerilim modellerine değil, “anlık dramatik tetikleyicilere” 
dayanan post-sinematik bir anlatı modelini desteklemektedir. 

Dikey formatın anlatı üzerindeki bir diğer etkisi, transmedya 
dolaşımını kolaylaştırmasıdır. Türkiye’de özellikle dizi sahnelerinin 
TikTok’ta viral hâle gelmesi, izleyici tarafından yeniden düzenlenmesi 
veya remikslenmesi, Jenkins’in (2006) transmedya hikâyeleme 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

89 

yaklaşımına uygun şekilde anlatının platformlar arası dolaşımda yeniden 
şekillenmesine yol açmaktadır. Bu durum, hikâyenin tek bir metinde 
değil; çoklu ekranların kolektif dolaşımı içinde anlam kazandığı yeni bir 
anlatı rejimi oluşturmaktadır. Dikey format, teknik uyumluluğu nedeniyle 
bu dolaşımın en kolay gerçekleştiği mecra hâline gelmiştir. 

Dikey formatın anlatı yapısına etkisi, gerçeklik rejiminin dönüşümü 
üzerinden de okunabilir. Dijital çağ “gerçekliğin kırılganlaştığı” ve 
sahicilik ile performans sınırlarının belirsizleştiği bir kültürel zemin 
yaratmaktadır. Bu bağlamda Deepfake teknolojisi üzerine yapılan 
araştırmalar, dijital çağda gerçeklik algısının ne kadar kolay manipüle 
edilebildiğini göstermektedir. Çil’in ifadesiyle, “Gerçeklik algısını 
kaybeden izleyiciler sanal ve gerçek dünya arasında kalmaktadırlar.” 
(Çil, 2023). Bu tespit, dikey ekran estetiğinin spontane, amatör ve sahici 
görünen içeriklerle neden bu kadar güçlü bir “yakın gerçeklik hissi” 
ürettiğini anlamak açısından oldukça kritiktir. 

Dikey formatın spontane, amatör ve anlık estetikle kurduğu ilişki, 
sinemada da belgesel-estetikli, down-to-earth, doğrudan deneyim sunan 
anlatı biçimlerinin artmasına yol açmaktadır. Post-sinematik anlatı, 
böylece hem amatör estetiğin görünürlüğünü artırmakta hem de 
profesyonel sinema dilinde yeni bir estetik gerçeklik arayışına zemin 
hazırlamaktadır. 

Dikey format, sinema anlatısının mekânsal, zamansal ve dramatik 
düzeneklerini kökten dönüştüren, dijital çağın estetik ve kültürel 
dinamikleriyle uyumlu yeni bir post-sinematik anlatı modeli 
yaratmaktadır. Bu model, Türkiye’de hem sinema üretim pratikleri hem 
de dijital kültürün yaygınlaşmasıyla birlikte giderek daha görünür hâle 
gelmektedir. 

 
TikTok Estetiğinin Eleştirisi: Kültürel, Estetik ve Etik 

Tartışmalar 
Dikey ekran kültürünün ve TikTok estetiğinin yükselişi, dijital çağın 

görsel üretim ve tüketim pratiklerinde geniş çaplı bir dönüşüm 
yaratmakla birlikte pek çok kültürel, estetik ve etik tartışmayı da 
beraberinde getirmiştir. TikTok’un algoritmik yapısı, hız temelli ritmi ve 
performatif içerik üretimini teşvik eden estetik mantığı, hem küresel hem 
de Türkiye bağlamında yeni eleştirel sorular ortaya çıkarmaktadır.  

TikTok estetiğine yöneltilen eleştirilerin önemli bir kısmı, 
uygulamanın yüzeyselleştirici etkisi üzerinden şekillenir. Dijital medya 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

90 

araştırmalarında sıklıkla vurgulandığı gibi, platformların hız ekonomisine 
dayalı yapısı, derinlikli anlam üretimini gölgeler ve kısa, çarpıcı, 
duygusal yoğunluğu yüksek mikro içerikleri teşvik eder. Shaviro’nun 
(2010) post-sinematik kültür analizinde belirttiği üzere dijital çağın görsel 
üretimi, “affektif yoğunluk” üzerinden işleyen ve düşünsel derinliğin 
yerini duygulanım temelli hızlı uyarımlara bırakan bir yapıya evrilmiştir. 
TikTok’un ritmi, temsili çoğu zaman düşünsel bütünlükten uzaklaştırarak 
estetik yüzeysellik içinde yeniden üretmektedir. TikTok’un algoritmik 
yönlendirme gücünün estetik çeşitliliği sınırladığını da söyleyebiliriz. 
Algoritmalar kültürel üretim üzerinde görünmez yönlendirici güçler 
oluşturabilmektedir. (Bucher, 2018; Gillespie, 2010)  TikTok’un “For 
You Page (Sana özel)” sistemi, görünürlüğü yalnızca belirli estetik 
kodlara uygun içeriklere dağıtarak kullanıcıları belli çekim açıları, 
filtreler, yüz oranları, müzik trendleri ve ritmik kalıplara 
yönlendirmektedir. Bu durum estetik çeşitliliği azaltmakta ve uygulamayı 
“tektipleştirici estetik” ile özdeşleştirmektedir. Türkiye’de de benzer bir 
eğilim görülmekte; popüler TikTok içerikleri giderek aynı yüz ifadeleri, 
mimikler, trend sesler ve geçiş efektleri etrafında benzeşmektedir. Bu 
açıdan TikTok estetiği, kültürel üretimde yapay bir normatif çerçeve 
oluşturarak yaratıcılığı belirli kalıplara hapseden bir yapıya 
dönüşebilmektedir. 

TikTok estetiğinin tartışmalı bir diğer boyutu beden politikaları ve 
güzellik normları üzerindeki etkileridir. Özellikle genç kullanıcıların 
yoğun bulunduğu platformlarda estetik filtreler, yüz hatlarını değiştiren 
algoritmik makyajlar ve bedeni incelten efektlerin yaygın kullanımı, 
kültürel çalışmalar alanında beden politikalarının yeniden şekillenmesine 
dair eleştirileri tetiklemiştir. Bu durum “dönüştürülmüş beden estetiği”nin 
genç kullanıcılar arasında normalleşmesiyle sonuçlanmakta; beden algısı 
üzerindeki baskıları artıran ve gerçeklik ile temsili birbirine karıştıran bir 
görsel rejim üretilmektedir. TikTok’un bu estetik yapısı, özellikle 
ergenler arasında kimlik gelişimi ve beden memnuniyeti üzerinde 
olumsuz etkiler yaratabileceği gerekçesiyle eleştirilmektedir. 

Bir diğer tartışma alanı, TikTok’un kültürel anlam üretimini parçalı 
hâle getiren yapısıdır. Dijital kültür, bütünlüklü anlatılardan ziyade 
parçacıklı temsil biçimlerini destekler. TikTok, kültürel imgeleri 
bağlamından kopararak hızla tüketilebilir fragmanlara dönüştürme 
eğilimindedir. Kültürel pratikler, ritüeller ve sosyal fenomenler 
platformda çoğu zaman ironik, parodik veya performatif biçimlere 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

91 

indirgenir. Bu durum özellikle Türkiye’de yerel kültürel öğelerin 
TikTok’ta “Trend malzemesi”ne dönüşmesiyle birlikte sıkça tartışılan bir 
konudur. Danslar, yöresel ağızlar, gündelik jestler ve toplumsal normlar 
platformda yeniden bağlamlandırılmakta; bu da bazı araştırmacıların 
kültürel temsillerin yozlaşması veya basitleştirilmesi olarak gördüğü bir 
sürece işaret etmektedir. 

Etik açıdan TikTok estetiği, özellikle veri politikaları, gözetim kültürü 
ve mahremiyet bağlamında yoğun eleştirilere konu olmaktadır. 
Platformun kullanıcı davranışlarını büyük ölçekte toplaması, algoritmanın 
kişisel tercihler üzerinden manipülatif içerik önerileri sunabilmesi ve 
genç kullanıcıların veri güvenliği konusundaki kırılganlığı ciddi etik 
sorunları gündeme getirmektedir. Dijital platformların yeni bir gözetim 
ekonomisi ürettiği ve bireylerin davranışlarının ekonomik değere 
dönüştürdüğü gözlemlenmektedir. TikTok’un veri toplama pratiklerinin 
şeffaf olmaması ve ticari algoritmaların kullanıcı davranışlarını manipüle 
edecek şekilde yapılandırılması, özellikle genç kullanıcıların güvenliği 
açısından eleştirilmektedir. 

TikTok estetiği, sanat–temsiliyet–gerçeklik üçgeninde epistemolojik 
sorunlar da barındırır. Amatörlük estetiğinin profesyonel üretim kadar 
değerli görülmesi bir yandan yaratıcı çeşitlilik yaratırken, bir yandan da 
estetik standartların belirsizleşmesini beraberinde getirmektedir. TikTok 
estetiğinin profesyonel sinema anlatılarını etkilemesinin hem bir yaratıcı 
serbestleşme hem de bir estetik tahribat potansiyeli taşıdığını 
söyleyebiliriz. Bu ikili yapı, TikTok estetiğinin kültürel etkisi üzerine 
yapılan tartışmaların neden bu kadar güçlü ve çelişkili olduğunu 
açıklamaktadır. 

TikTok estetiği, sadece dijital kültürün yükselen bir biçimi değil; 
kültürel yüzeyselleşme, estetik tektipleşme, beden politikaları, 
mahremiyet sorunları ve epistemolojik belirsizlikler gibi çok boyutlu 
tartışmaların odağında duran yeni bir kültürel rejimdir. Bu nedenle 
TikTok estetiğini değerlendirmek, yalnızca dijital platform davranışlarını 
anlamak değil; aynı zamanda dijital çağın kültürel, etik ve estetik 
sınırlarını yeniden düşünmeyi gerektirmektedir. 

 
Sonuç 
Dikey ekran kültürünün yükselişi, sinemanın üretim, dağıtım ve 

tüketim biçimlerini dönüştürmüştür. McLuhan’ın (1964) “araç iletidir” 
önermesinin bugün TikTok ve mobil ekran kültürü bağlamında yeniden 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

92 

doğrulanması, yeni medya araçlarının yalnızca içerik aktarımını değil, 
aynı zamanda algı, zaman ve mekânı deneyimleme biçimlerimizi de 
şekillendirdiğini göstermektedir. Bu nedenle dikey format, sinemanın 
biçimsel bir uyarlaması olarak değil, post-sinematik dönemin belirleyici 
kavramlarından biri olarak değerlendirilmelidir. 

Sinemanın geleceğini dönüştüren bu yeni paradigma üç temel değişim 
üzerinden okunabilir. Birincisi, görsel-uzamsal dönüşüm: Dikey ekran, 
sinemanın yatay eksende kurduğu görsel evreni daraltarak mekân yerine 
özneyi, geniş anlatı dokusu yerine yoğunlaşmış mikro-anları 
merkezileştirmektedir. Bu, Türkiye’de kısa film üretiminden reklamcılığa 
kadar pek çok alanda belirgin hâle gelen yeni bir mekânsal estetik 
yaratmaktadır. İkincisi, ritmik-zamansal dönüşüm: TikTok’un hız temelli 
estetiği, sinemadaki anlatı ritminin de yeniden ölçeklenmesine yol 
açmakta; uzun süreli dramatik birikimler yerine anlık yoğunluklara dayalı 
mikro-dramaturjiler güç kazanmaktadır. Bu durum dijital izleyicinin 
kesintili dikkat yapısına ideal biçimde hitap eden yeni bir anlatı mantığını 
ortaya çıkarmaktadır. 

Üçüncü dönüşüm ise anlatı-mantıksal yeniden yapılanmadır: Parçalı, 
modüler, platformlar arası dolaşıma uygun ve açık uçlu hikâye biçimleri, 
post-sinematik dönemin yeni normları hâline gelmektedir. Bu yapı yeni 
sinema ekosisteminde daha belirgin bir önem kazanmış; anlatılar artık 
sinema salonunda başlayıp TikTok, YouTube ve diğer sosyal medya 
uygulamalarında yeniden biçimlenen çok katmanlı yapılar hâline 
gelmiştir. Dikey format bu transmedya dolaşımının en kolay adapte olan 
bileşenlerinden biridir ve özellikle Türkiye’de dizilerin TikTok’ta viral 
hâle gelmesiyle bu durum daha görünür hâle gelmiştir. 

Eleştirel açıdan bakıldığında TikTok estetiği, sinemanın geleceği için 
hem bir fırsat hem de bir risk alanı yaratmaktadır. Bir yandan yaratıcılığı 
demokratikleştiren, amatör üreticilerin görünürlüğünü artıran ve estetik 
çeşitliliği teşvik eden bir yapı sunarken diğer yandan algoritmik 
yönlendirme, yüzeyselleştirme, beden politikalarının baskılanması ve 
kültürel temsillerin tektipleşmesi gibi sorunları da beraberinde 
getirmektedir. Bu nedenle dikey ekran kültürünü sinemanın geleceği 
açısından yalnızca olumlu veya olumsuz bir dönüşüm olarak değil, iki 
yönlü bir kültürel gerilim alanı olarak değerlendirmek gerekir. 

Sinemanın geleceği, bu gerilim alanının nasıl yönetileceğiyle 
doğrudan ilişkilidir. Dikey ekran estetiği, sinemayı yeni anlatı ve estetik 
formlarla buluşturma potansiyeline sahiptir; fakat bu potansiyelin yaratıcı 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

93 

bir yenilik mi yoksa endüstriyel bir ticarileşme mi doğuracağı, üreticilerin 
ve izleyicilerin bu estetikle kuracakları ilişkiye bağlıdır. Türkiye’de genç 
kuşakların dikey formatla kurduğu yoğun bağ, yakın gelecekte yerli 
sinema üretiminde daha fazla mobil-dostu projelere, dikey çekim 
deneylerine ve platformlar arası geçişli anlatı pratiklerine yol açacaktır. 
Bu bağlamda sinemanın geleceği, yalnızca estetik tercihlerle değil; 
teknolojik altyapı, kültürel tercihler, algoritmik yönelimler ve izleyici 
alışkanlıklarının ortak etkisiyle şekillenecek çok aktörlü bir dönüşüm 
sürecine işaret etmektedir. 

Post-sinematik dönemde sinema artık yalnızca bir sanat biçimi değil, 
mobil ekranlar, algoritmik yönelimler ve parçalı dikkat ekonomisi içinde 
yeniden tanımlanan dinamik bir kültürel formdur. Bu nedenle sinemanın 
geleceği, yatay perdeden dikey ekrana uzanan bu çok katmanlı 
dönüşümün anlaşılması ve yaratıcı potansiyelinin doğru 
değerlendirilmesiyle şekillenecektir. 

Önümüzdeki yıllarda dikey ekran estetiğinin sinema ve video üretim 
modellerini daha güçlü biçimde şekillendireceği öngörülebilir. Yapay 
zekâ destekli kurgu araçları, mobil kameraların gelişimi ve sosyal medya 
uygulamalarının içerik üreticilerini teşvik eden ekonomik modelleri, 
dikey formatın hem amatör hem profesyonel üretimlerde norm hâline 
gelmesine yol açacaktır. Bu bağlamda TikTok estetiği, yalnızca güncel 
bir dijital trend değil, sinematik anlatının geleceğini belirleme potansiyeli 
taşıyan yeni bir görsel paradigma olarak değerlendirilmelidir. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

94 

KAYNAKÇA 
Aytekin, M. (2020). Covid-19 sonrası Türk sinema endüstrisi üzerine bir inceleme. Turkish 

Studies, 15(4), 69-93. https://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.44475  
Aytekin, M ve Yıldızviran, M. (2021). Sinema tanıtım ve reklam ilişkisi bağlamında Türk 

Sinema endüstrisinde sosyal medya kullanımı. Akdeniz Üniversitesi İletişim Fakültesi 
Dergisi, (35), s. 217-238, DOI: 10.31123/akil.886926 

Bucher, T. (2018). If... then: Algorithmic power and politics. Oxford University Press.  
Bishop, S. (2019). Managing visibility on YouTube through algorithmic gossip. New Media & 

Society, 21(11–12), 2589–2606. 
Couldry, N., & Hepp, A. (2016). The mediated construction of reality. Polity. Polity Books 
Crary, J. (2013). 24/7: Late capitalism and the ends of sleep. Verso. 
Çil, S. (2023). Türkiye’de deepfake teknolojisi: Youtube’da en çok izlenen türkçe deepfake 

videolar ve izleyicileri üzerine inceleme, Uluslararası İletişim ve Sanat Dergisi, 4(10): 
173-195. 

Çil, S., & Yurdigül, Y. (2018). Sosyal Paylaşım Siteleri ve Demokratikleşme İlişkisi: Facebook 
Örneği. International Journal of Cultural and Social Studies (IntJCSS), 4(2), 450-474. 

Deleuze, G. (1989). Cinema 2: The time-image. University of Minnesota Press. 
Gillespie, T. (2010). The politics of “platforms.” New Media & Society, 12(3), 347–

364.https://doi.org/10.1177/1461444809342738 
Jenkins, H. (2006). Convergence culture: Where old and new media collide. NYU Press. 
Kavi, A. N., Akyol, O., Kavi, M. (2024). Çernobil dizisi: belgesel drama ve simülasyon. 

İletişim Çalışmaları Dergisi, 10 (3), 265-298 
Kavi, A. N. ve Akyol, O. (2020). Televizyonda Yayınlanan İnternet Seriyalleri Üzerine Bir 

İnceleme: Fi Örneği. Uluslararası Kültürel ve Sosyal Araştırmalar Dergisi, 6 (1), Yaz, 
s.152-177 

Keskin, Batuhan (2018) "Van Dijk, Poell, and de Wall, The Platform Society: Public Values in 
a Connective World (2018),"Markets, Globalization & Development Review: 3(3). DOI: 
10.23860/MGDR-2018-03-03-08 

Manovich, L. (2016). Instagram and contemporary image. Manovich.net. 
McLuhan, M. (1964). Understanding media: The extensions of man. McGraw–Hill. 
Nieborg, D. B., & Poell, T. (2018). The platformization of cultural production. New Media & 

Society, 20(11), 4275–4292. https://doi.org/10.1177/1461444818769694 
Özkoçak, Y.(2025). Radio and Television Broadcasting in Turkey and its Historical Evolution. 

MEDIAJ, 8(1), 65-95. DOI: 10.33464/mediaj.1612444 
Postman, N. (1970). Teaching as a conserving activity. Delacorte Press. 
Postman, N. (1985). Amusing ourselves to death: Public discourse in the age of show business. 

Penguin. 
Shaviro, S. (2010). Post-cinematic affect. Zero Books. 
Uricchio, W. (2014). The algorithmic turn: Photosynth, augmented reality and the changing 

implications of the image. In Rethinking media change (pp. 25–38). MIT Press. 
Uzun Yedekci, E. ve Aydoğan Boschele, F. (2022). Sosyal medyada dişil söylemin inşası: 

Instagram örneği. Uluslararası Kültürel ve Sosyal Araştırmalar Dergisi, 118-140. 
Van Dijck, J., & Poell, T. (2013). Social media logic. Media, Culture & Society, 35(1), 5–22. 

https://doi.org/10.1177/0163443712464565 
We Are Social & Meltwater. (2025). Digital in Turkiye 2025. 
       https://datareportal.com/reports/digital-2025-turkey  

https://doi.org/10.1177/1461444809342738
https://doi.org/10.1177/1461444818769694


Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

95 

DİJİTAL PLATFORMLARDA KÜLTÜREL ÖGELERİN 
KULLANIMI ÜZERİNE BİR İNCELEME: “HAKAN: MUHAFIZ” 
ÖRNEĞİ* 

Hasan Alkan**, Onur Akyol*** 

 

GİRİŞ 

Yakın dönemde kültür alanında yapılan araştırma ve çalışmalarda 
araştırmacı Geert Hofstede’in yaptığı çalışmaların ön plana çıktığı, birçok 
uluslararası araştırmaya ilham ve temel oluşturduğu tespit edilmiştir. Bu 
çalışmanında ilhamını Hofstede’in çalışmaları oluşturmaktadır. İnternet 
tabanlı dijital medya ürünleri bağlamında Netflix Türkiye platformunda 
yayınlanan ilk Türk draması olma özelliğiyle dikkat çeken Hakan: 
Muhafız’da kullanılan kültürel ögeler hakkında literatürde çok fazla 
bilimsel çalışmanın yer almadığı görülmüştür. Konuyla ilgili olarak 
literatür taraması yapıldığında, “Netflix’in Kültürel Yeniden Üretimin Bir 
Aracı Olarak Kullanılması, ‘Hakan: Muhafız’ Dizisi Üzerinden 
Göstergebilimsel Bir İnceleme” adlı bir doktora tezi, 5 adet de yüksek 
lisans tezi ile karşılaşılmıştır. Yapılan çalışmalar dramada; “görsel efekt 
kullanımı, fantastik ögelerin çözümlenmesi, toplumsal cinsiyet rolleri, 
küyerelleşme ve dilin kullanımı konularını temel almıştır. Bu çalışma; 
Hofstede’in kültürel ögelerin kullanımı ve aktarımı konusunda geliştirdiği 
“Kültür Soğanı Modeli” bağlamında ayrıntılı şekilde incelenen ilk 
literatür çalışmalarından biri olma özelliğini taşımaktadır. Çalışma yerel 
kültürel unsurların tanıtımına imkan veren bu uluslararası platformlardaki 
Türk içeriklerle ilgili yapılan çalışmaların eksikliğini giderdiği için önem 
arz etmektedir. Bu yüzden bu araştırmanın temel sorusu ve hipotezleri 
Hofstede’in yapmış olduğu çalışmalar üzerinden yürütülmüştür. 

Araştırmanın amacı; kültürel tanıtıma katkı sağlayan, Netflix’te yer 
alan Türk draması Hakan: Muhafız dramasının küyerelleşme bağlamında 

 
* Bu çalışma “Dijital Platformlarda Kültürel Ögelerin Kullanımı” başlıklı Doktora tezinden üretilmiştir. 
** Doktora, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Radyo Televizyon ve Sinema ABD, 
info.hasanalkan@gmail.com 
*** Doç. Dr., İstanbul Üniversitesi İletişim Fakültesi Radyo Televizyon ve Sinema Bölümü, 
onur.akyol@istanbul.edu.tr, ORCID: 0000-0003-3417-9777 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

96 

kültürel göstergeler aracılığıyla Geert Hofstede Kültür Soğanı Modeli’ne 
göre incelenmesidir. Bu bağlamda çalışma esnasında aşağıdaki sorular 
araştırılmıştır: 

- Dijital platformlarda yer alan Türk dramalarında kültürel ögeler 
gösterilmiş midir? 

 - Hakan: Muhafız dramasında hangi değerler, ögeler ve sembollere, 
hangi görseller kullanılarak yer verilmiştir? 

Netflix, içeriğinde bulunan Türk dramaları aracılığıyla ulusal kültürel 
değerleri küresel bir alana taşımıştır. Araştırmanın temel hipotezine göre 
kültürel kodların yoğun olarak kullanıldığı drama örneği olarak Hakan: 
Muhafız, uluslararası seyirciye İstanbul’un kültürel sembollerini 
sunmaktadır. 

Çalışmanın yöntemi Hofstede’nin kültürel göstergeler yaklaşımına 
göre göstergebilimsel ve betimsel analizdir. Bu yaklaşımda özellikle 
kültürel göstergeler üzerinde yoğunlaşılmaktadır. Hofstede’nin Kültür 
Soğanı Modeli’ne göre, kültür dört ana gösterge üzerinden 
tanımlanmaktadır. Bu göstergeler, semboller, ritüeller, kahraman(lar) ve 
değerler olarak adlandırılmaktadır. Çalışmada Hakan: Muhafız draması, 
amaçlı örneklem tekniğiyle incelenmiştir. Araştırmaya dramanın ilk iki 
sezonu, toplamda 18 bölüm dahil edilmiştir. 

Kültür, insanlık tarihinin başlangıcı kadar eski ve insanın var olduğu 
her alanı kapsayacak kadar geniş bir kavramdır. Bireylerin doğumdan 
itibaren aile içinde başlayan sosyalleşme süreciyle nesiller boyunca 
aktardığı bir dizi düşünce ve davranış biçimidir. Bireyler, mensup 
oldukları toplumun kültüründen değerleri, tutum ve davranışları edinirler. 
Hofstede’e göre; kültür, zihinsel anlamda geçmişte yaşanan birtakım olay 
ve olguların geleceğe aktarılarak kolektif bir bilinç oluşturulmasıdır. Bu 
nedenle kültür, içinde pek çok unsuru barındıran zengin ve karmaşık 
yapısıyla, her toplumun kendine has özellikleriyle şekillenen, ancak o 
toplumun fertleri tarafından çözümlenebilen ortak bir mirastır. 

Artan küresel rekabet, iletişim ve bilişim teknolojilerinde yaşanan 
ilerlemeler ve ‘insan’ faktörünün öneminin artmasıyla birlikte 
toplumların yapılarındaki farklılıklar araştırılmaya başlanmıştır. Bu 
noktadan hareketle yapılan çalışmalarda; o toplumda üretilen içeriklerin 
mevcut kültürden soyutlanarak düşünmenin mümkün olamayacağı 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

97 

sonucuna varılmıştır. İnsanlar içinde yetiştikleri kültürlerin birer 
yansımasıdırlar ve sahip oldukları kültürleri geleceğe taşırlar. 

İletişim araçlarının yaygınlaşmasıyla birlikte toplumların arasındaki 
ekonomik, politik ve kültürel sınırların kalkmış ve toplumlar iç içe 
geçmiş kısaca ülkeler ekonomik, siyasi ve kültürel olarak birbiriyle 
bağlanmıştır. Toplumlar gittikçe benzer yapıya bürünmekte ve meydana 
gelen herhangi bir olaya hemen hemen aynı tepkiyi vermektedirler. 
Küreselleşme aracılığıyla dünya değişime uğramış ve tekdüze bir yapı 
oluşmaya başlamış, ekonomik, siyasi ve teknolojik bir dönüşüme 
uğramıştır. Simge, imge, moda hepsi iç içe geçmiş ve benzer küresel 
pazarlar meydana gelmiştir. 

Kitle iletişim araçları ve bu araçların desteklediği küresel pazarın mal, 
hizmet ve ideolojisiyle birlikte sunulan kitle kültürü kavramı, başka bir 
ifadeyle dünyadaki kapitalist sistemin ürettiği kültür endüstrisi 
egemenliği altındaki standartlaşmış ve metalaşmış bir kültürden 
bahsedilebilir. Küreselleşmenin toplumları bu denli baskılamaya ve 
şekillendirmeye başlamasıyla birlikte yerel değerler daha fazla 
konuşulmaya başlanmış ve yerelleştirme kavramı ortaya atılmıştır. Bu 
stratejiler arasında önemli bir yeri olan ‘küyerelleşme’; faaliyet gösterilen 
ülkenin kültürel değerlerini kullanarak ürünlerin zenginleştirilmesi ve 
hem ‘küresel’ hem de ‘yerel’ unsurların bir arada sunulmasıdır. 
Küyerelleşme, küresel markaların yer aldıkları ülkelerin kültürleri,  
inançları, değerleri, geleneksel tatları, dilleri, ekonomisi, günlük yaşam 
alışkanlıkları göz önünde bulundurarak ve pazarlama stratejilerinde 
küresel standartlarının dışına çıkarak, küresel değerlerine yerel semboller 
kazandırmalarıdır. 

Teknoloji ve bilişim sistemlerindeki gelişmeler dijitalleşme kavramını 
beraberinde getirmiştir. Dijitalleşme ile bilginin aktarılması, üretilmesi 
hızlanmış, kolaylaşmış; çok daha geniş kitlelere yayılmasını sağlamıştır. 
Dijital dönüşümle birlikte medya araçları, dijitalleşerek gazete, radyo ve 
televizyon gibi geleneksel medyadan, yeni medya olarak sınıflandırılan 
dijital mecralara ve uygulamalara geçiş yapmaktadır. Bununla birlikte 
dijital yayıncılığın başlaması ve internet ile desteklenmesiyle internet 
üzerinden televizyon yayıncılığı yapılmaya başlanmış ve bu yayınlar 
çeşitli sistemlerle televizyon yayıncılığına alternatifler oluşturulmuştur. 
Televizyonda gösterilmek için üretilen içeriklerin, yeni ortamlara 
taşınmasının yanında bu platformlara özel içeriklerin de üretildiği bir 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

98 

döneme girilmiştir. İnternetin yapısı gereği güçlü etkileşim imkanı sunan 
bu dijital platformlar izleme deneyimini köklü bir şekilde değiştirmiştir. 

Bu platformların önde gelenlerinden biri olan Netflix, yeni pazarlara 
açılırken yararlandığı en önemli strateji yerel ögeleri kullanmasıdır. 
Orijinal içerikleriyle yerel unsurlardan beslenirken küresel pazarda, 
yürüttüğü bu küyerelleşme stratejisi sayesinde oldukça tutulmuştur. 2018 
yılında Netflix, ilk Türk draması Hakan: Muhafız’ı çekerek Türkiye 
pazarına giriş yapmıştır. İstanbul’un tarihi ve turistik yerlerini zengin 
görsellerle sunan Hakan: Muhafız’ın ardından birçok Türk yapımı orijinal 
içerikler platformda yer almıştır. 

Çalışmada, dünyada birçok dile çevrilerek kabul gören Geert 
Hofstede’in kültürel yaklaşımları, bir çevrede doğup büyüyen ve orada 
şekillenen kişilerin sosyal, ekonomik ve toplumsal yansımalarını kültürel 
kodlamalar çerçevesinde Kültür Soğanı Modeli bağlamında incelenerek, 
dijital platformlarda kültürel ögelerin kullanımı araştırılmıştır. 

Hofstede, kültürü tanımlamak için bir soğan metaforu yaratır, kültürün 
aynı bir soğan gibi farklı katmanlardan oluştuğunu belirtir (Hofstede vd., 
2010: 6). Katmanları, ‘semboller, kahramanlar, ritüeller ve değerler’ 
olmak üzere dört ana başlık altında toplamaktadır. Bu katmanların 
dışında da uygulamalar adı verilen çekirdekten yüzeye uzanan bir kanal 
mevcuttur. Bu kanal, kültürü oluşturan bireyler tarafından 
gözlenemezken, o kültürün dışında yer alan bir gözlemci tarafından 
kolaylıkla görülebilir, fakat yine de uygulamaların ifade ettiği kavramlar 
ya da nasıl yorumlanması gerektiğini kültürün yaratıcısı olan bireyler 
yapabilmektedir (Hofstede vd., 2010: 9). 

Hofstede, bir çocuğun büyürken kimlerle birlikte zaman geçirdiğini, 
onu büyüten insanların kişilik özelliklerini, etkilendiği yaşam tarzını, 
edindiği tecrübeleri, iyi ve kötü gibi normların neleri tanımladığını, 
tanıştığı kahramanları gibi birçok unsuru Külltür Soğanı Modelinde ele 
alır (Hofstede vd., 2010: 10). Bir bebeğin doğumuyla birlikte kültür 
aktarımı süreci her seferinde başa dönmekte, böylece toplumların 
kendilerine özgü kültürleri yeniden üretilmeye ve sürdürülmeye devam 
etmektedir (Hofstede vd. 2010: 10-11). 

Kültür Soğanı’nın en dış halkasında “ortak kültürel geçmişe sahip 
insanların anlamlandırabileceği hareketlerin, kelimelerin, imgelerin veya 
nesnelerin” (Hofstede vd., 2010: 8) meydana getirdiği sembol katmanı 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

99 

bulunmakta ve bu katman kolaylıkla diğer kültürler tarafından 
kopyalanabilmektedir. Sembollere örnek olarak, renkler, davranış tipleri, 
saç stillerini, kıyafet seçimini örnek verebiliriz. Sembol katmanının 
altında kahramanlar katmanı yer almakta, bu katmanda ‘yer aldığı 
kültürde değerli görülen ve bu yüzden rol modeli olarak kabul edilen 
özelliklere sahip ölü ya da canlı, gerçek veya kurmaca kişiler’ (Hofstede 
vd., 2010: 9) bulunmaktadır. Tanrılar, halk figürleri, düşünürler, film 
karakterleri bu katmanda yer alırlar. Kahramanlar katmanının altında 
ritüel adı verilen ‘kültürel norm ve değerlerin kalıcılığını sağlamak için 
toplumdaki bireyler tarafından düzenli olarak tekrar edilen, toplumsal 
açıdan şart görülen toplu eylemler’ katmanı bulunmaktadır (Hofstede vd., 
2010: 9). Selamlama, dini ve milli törenler, bayramlar bu katmanda 
incelenir (Blom ve Meier, 2002: 41). Soğanın çekirdeğinde ise değerler 
katmanı mevcuttur. Değerler, küçük yaşlardan itibaren öğrenilen, iyi-
kötü, doğru-yanlış, güzel-çirkin, tehlikeli-güvenli gibi ikiliklere dayanan 
durumlara hem olumlu hem de olumsuz pencereden bakan belirli olguları 
diğerlerine tercih etme eğilimidir (Hofstede vd., 2010: 9). Dürüstlük, 
ahlak gibi kavramlar bu katmandadır. Belirli bir kültür içinde var olan 
değerlere sahip bireyler, herhangi bir şeyin nasıl olması ve olmaması 
gerektiğiyle ilgili bir fikre sahiptirler. Dış katmandaki ögeler daha 
yüzeyselken, iç katmanlara doğru ilerledikçe kültürün derinlikleriyle 
karşılaşırız. 

Hakan: Muhafız Örneği 

Hakan: Muhafız draması, 2016 yılında Sayfa6 yayınlarından çıkan 
Nilüfer İpek Gökdel’in kaleme aldığı “Karakalem ve Bir Delikanlının 
Tuhaf Hikayesi” adlı romandan uyarlanmıştır. Dizinin bölümleri farklı 
yönetmenler tarafından çekilmekte, böylece öykü her sezon, hatta sezon 
içinde birbirini takip eden bölümlerde, farklı bakış açılarıyla 
sunulmaktadır. Dört sezon boyunca diziyi çeken yönetmenler sırasıyla 
Can  Evrenol (1. Sezon: 1., 2., 3., 9., 10. bölümler), Umut Aral (1. 
Sezon: 4., 5., 6., ; 2.Sezon: 1., 2., 3., ; 3. Sezon: 1., 2., 3., 4., ; 4. Sezon: 1., 
2., 3. bölümler), Gönenç Uyanık (1. Sezon: 7., 8., ; 2. Sezon: 4., 5., 6. 
bölümler), Gökhan Tiryaki (2. Sezon: 7.,8., ; 4.Sezon: 6., 7., bölümler), 
Burcu Alptekin’dir (3. Sezon: 5., 6., 7., ; 4. Sezon: 1., 2., 3., bölümler).  

Hakan: Muhafız draması İstanbul’da yaşayan Hakan isimli bir gencin 
değişen hayatını bizlere aktarır. Babasıyla Kapalıçarşı’da bir antika 
dükkanında çalışan Hakan, bir gün dükkana gelen müşteri sayesinde, 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

100 

dükkanda tarihi bir gömleğe sahip olduklarını öğrenir. Yakın arkadaşı 
Memo ile iş kurma hayalleri kuran Hakan, paraya ihtiyaç duymaktadır. 
Suzan isimli müşteri gömleğe karşılık yüksek miktarda ücret 
ödeyebileceğini söyler. Bu gömlek muhafız soyundan gelen Hakan’a 
doğaüstü güçler kazandıracak ‘tılsımlı’ bir gömlektir ve gömleği giyerek 
İstanbul’un son muhafızı olan Hakan’ın hayatı altüst olur. Hakan’ın 
hayatındaki tüm değişimler sezonlar boyu sunulur (Üçer, Dağlı, 
Soyseven, 2020: 56). 

Hakan: Muhafız Birinci Sezon Özeti ve Künyesi 

Yönetmenler: Can Evrenol, Umut Aral, Gönenç Uyanık. 

Senaristler: Jason George, Yasemin Yılmaz, Emre Özpirinçci, Kerim 
Ceylan, Atilla Ünsal, Aşkım Özbek, Binnur Karaevli, Volkan Sümbül. 

Oyuncu kadrosu: Çağatay Ulusoy (Hakan), Hazar Ergüçlü (Zeynep), 
Yurdaer Okur (Kemal), Ayça Ayşin Turan (Leyla), Okan Yalabık 
(Faysal), Burçin Terzioğlu (Rüya), Mehmet Kurtuluş (Mazhar), Mehmet 
Yılmaz Ak (Tekin), Saygın Soysal (Mergen), Yücel Erten (Neşet 
Baba), Cem Yiğit Üzümoğlu (Emir), Cihat Süvarioğlu (Yasin), Helin 
Kandemir (Ceylan), Defne Kayalar (Suzan Bayraktar), Hülya Duyar 
(Kamuran), Ecem Erkek (Sıla), Cankat Aydos (Memo), Fatih Dönmez 
(Orkun). 

Yayın tarihi: 14 Aralık 2018 

Yapımcı: Alex Sutherland.  

Tür: Fantastik, gerilim, aksiyon ve macera. 

Özet: İstanbul Kapalı Çarşı’daki antikacı işini büyütmek ve rol 
modeli olan Faysal Erdem gibi güçlü olmak isteyen Hakan, ölümsüz bir 
düşmandan İstanbul’u kurtarmak zorunda olduğunu anlar. Hakan, ona 
verilen görev nedeniyle şehirdeki diğer insanlardan çok farklı ve özel 
bir konumdadır. Fatih Sultan Mehmet’ten beri İstanbul’u tehdit eden yedi 
kişilik gizemli ölümsüzler grubu farklı bir boyuttan İstanbul’a gelmiştir. 
Son muhafız Hakan, ölümsüzleri durdurup İstanbul’u kurtarmaya çalışır. 
İlk sezonda Hakan, ‘Tılsımlı Gömlek’i  keşfeder ve ‘Sadıklar’ olarak 
bilinen bir grupla tanışır. Sadıklardan eczacı Kemal ve kızı Zeynep, 
Hakan'a İstanbul’u korumak için sadece tılsımlı gömleğin yeterli 
olmadığını, ölümsüzün kim olduğunu anlamak için ‘erdem yüzüğü’ne 
ve ölümsüzü ortadan kaldırmak için ‘hançer’e ihtiyacı olduğunu 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

101 

söylerler ve ona bu kutsal objeleri bulması sürecinde yardımcı olurlar. 
Hakan, rol modeli Faysal Erdem’in yanında güvenlik görevlisi olarak 
çalışırken Leyla ile aşk yaşamaya başlar. Yaşadığı bu birliktelik 
nedeniyle İstanbul’u koruma görevini riske atar (IMDB). 

1. Sezon Bölüm Özetleri 

1. Bölüm (46 dakika):  Yeni bir iş girişimi için umutsuzca fırsat 
kollayan Hakan'ın yoluna muhtemelen çok kıymetli olan tılsımlı bir 
gömlek çıkar. 

2. Bölüm (34 dakika): Hakan, Muhafız'a dair anlatılanlara 
inanmakta zorlanır. Ölümsüzün ona ulaşmasını engellemek için 
yerinden ayrılmaması söylense de o, Memo'yu bulmak için gizlice 
çıkar. 

3. Bölüm (36 dakika): Hakan ve Zeynep, yüzüğü koruyan bir Sadık 
ile buluşmak üzere ellerindeki adrese gelir. Ancak tek buldukları, ücra 
bir köşedeki köhne bir evdir. 

4. Bölüm (45 dakika): Hakan, Faysal Erdem'in Ayasofya projesini 
almasını kutlamak için düzenlenen bir partide yeni işine başlar. Zeynep 
ise yüzük taşını bulmak için ipuçlarını takip eder. 

5. Bölüm (46 dakika): Hakan kendi geçmişini öğrenmek için 
Büyükada'yı ziyaret ederken Zeynep ve Kemal, yüzük taşını aramak için 
Mimar Sinan'ın türbesine gider. 

6. Bölüm (38 dakika): Hakan, yeni aşkı ve Muhafız olarak sahip 
olduğu görevler arasında seçim yapmakta zorlanır. Emir'i eve geri 
gönderen Kemal, hançeri aramak üzere dışarı çıkar. 

7. Bölüm (42 dakika): Müzenin güvenlik sistemini aşmak için daha 
iyi bir yol bulmaya zaman olmadığından Zeynep, Hakan'ın planını kabul 
eder. Ama bu plan riskleri de beraberinde getirir. 

8. Bölüm (42 dakika): Zeynep, babası için Timur'dan yardım ister. 
Faysal Erdem, Mazhar'ın son eylemlerini tasvip etmez. Leyla, Hakan'la 
ilişkisi nedeniyle kendini çelişkide hisseder. 

9. Bölüm (35 dakika): Hakan, suç mahallinden uzaklaştırılırken 
beklenmedik bir şey görür. Ölümsüz hakkında daha fazla şey öğrenmek 
isteyen Kemal, statüsünü ve daha pek çok şeyi riske atar. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

102 

10. Bölüm (31 dakika): Gözü aşktan başka bir şey görmeyen Hakan, 
eğitimini  ve  Muhafız  görevlerini savsaklar. Leyla ona ölümsüzün 
kanının gizli bir güce sahip olduğunu söyler. 

Hakan: Muhafız İkinci Sezon Özeti ve Künyesi  

Yönetmenler: Umut Aral, Gönenç Uyanık, Gökhan Tiryaki  

Senaristler: Cansu Çoban, Atasay Koç, Uğraş Güneş, Jason George, 
Atasay Koç, Ayşin Akbulut, Yasemin Yılmaz  

Oyuncu kadrosu: Çağatay Ulusoy (Hakan), Hazar Ergüçlü (Zeynep), 
Ayça Ayşin Turan (Leyla), Okan Yalabık (Faysal), Burçin Terzioğlu 
(Rüya), Saygın Soysal (Mergen), Ayşe Melike Çerçi (Piraye), Boran 
Kuzum (Okhan), Engin Öztürk (Levent), Cihat Süvarioğlu (Yasin), Helin 
Kandemir (Ceylan), Çiğdem Selışık Onat (Azra), Kubilay Karslıoğlu 
(Serdar), Hakan Ummak (Can), Miray Daner (Kahin), Yiğit Kirazcı 
(Muhafız).  

Tür: Fantastik, gerilim, aksiyon ve macera.  

Yayın Tarihi: 26 Nisan 2019  

Özet: Dizinin ilk sezonunda kendisine verilen muhafızlık görevini 
istemeyerek kabul eden Hakan, ikinci sezonda da bu zoraki görevi kabul 
edemediği için sevdiklerini ve kendine sadık olanları kaybettiğini anlar. 
Hançer ve tılsımlı gömlek güçlerini kaybeder. Zeynep, babası Kemal'in 
ölümünden sonra sadık olma görevinde ipleri koparma noktasına gelir. 
Bu sırada başka sadıklar ortaya çıkar ve yedi ölümsüzün öldürülmesinde 
Zeynep'in yerini alırlar. Hakan ağabeyi Levent ile tanışır. Levent, eline 
geçen ilk fırsatta İstanbul'u yok etmek için büyük bir salgın planlayan 
ölümsüzlerle işbirliği yapar ve muhafız soyundan gelen kanını onlarla 
paylaşır. Faysal, salgını hazırlayan Rüya ve ölümsüzlerle aynı fikirde 
olmadığı için Hakan ve sadıklarla iş birliği yapar. Tılsımlı objelerin 
gücünü geri kazanabilmesi için Zeynep’le birlikte Kahin ile iletişime 
geçerler. Hakan’ın muhafızlık görevini sahiplenmesiyle tılsımlı objeler 
eski güçlerine kavuşur. Levent ile Hakan Yedikule surlarında buluşup 
kavga ederler. Hakan, Faysal ve sadıklar ölümsüzleri durdurmak için 
salgın hazırlığı yaptıkları tesisi basar. Yine de Levent tesisten aldığı 
numuneyi İstanbul’un içme suyuna karıştırır (IMDB).  

 

 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

103 

2. Sezon Bölüm Özetleri 

1. Bölüm (40 dakika): Faysal, Hakan'ın Ayasofya olayına karıştığını 
kamuoyuna açıklar. Kederli Zeynep, Derya'yla yüzleşir ve şehirde 
yakında gerçekleşecek olan saldırıyı öğrenir.  

2. Bölüm (39 dakika): Hakan müze soygunu ve ölümsüzlerin 
ölümcül planı arasında bir bağlantı bulur. Faysal'ın etkisi altında 
cebelleşen Leyla, Hakan'ı tehlikeye atar.  

3. Bölüm (41 dakika): Zeynep, ölümsüzlerin saldırı hedefini 
belirlemek için Leyla'dan yardım ister. Rüya'nın durumu kötüleşirken 
Faysal, Hakan'ın peşine düşer.  

4. Bölüm (50 dakika): Hakan ve Sadıklar, Leyla'yı pazarlık kozu 
olarak kullanan Faysal'a karşı bir plan yapar. Ama şoke edici bir ihanet, 
planı bozar. 

5. Bölüm (44 dakika): Hakan, Levent'i bulup intikam amaçlı seri 
suçlarını durdurmaya çalışırken başka bir ölümsüz, Leyla'nın zihninin 
kontrolünü ele geçirir.  

6. Bölüm (51 dakika): Mergen'le bir olup Hakan'a komplo kuran 
Rüya ve Faysal arasındaki gerilim doruğa çıkar. Leyla'nın kaderi pamuk 
ipliğine bağlıdır. 

7. Bölüm (48 dakika): Rüya, büyük planında Levent'i piyon olarak 
kullanır. Zeynep ve Azra tılsımlı objelerin güçlerini kaybetmekte 
olduğunu öğrenir.  

8. Bölüm (47 dakika): Kâhin, tılsımlı objeleri eski güçlerine yeniden 
kavuşturmak için gerekenleri Zeynep ve Hakan'a söyler. Şiddetli bir 
hesaplaşmada iki tarafta da kan dökülür 

Bulgular 

Bu çalışmada dijital platformlarda kültürel ögelerin kullanımı 
incelenmiştir. Bu bağlamda Netflix dijital platformunda yayınlanan ilk 
yerli yapım Hakan: Muhafız örneklem olarak seçilmiştir. Hakan: 
Muhafız incelenirken Hofstede’in Kültür Soğanı modelinden 
faydalanılmıştır. Kültürel analiz kısmında ise Hofstede’in kültür 
katmanları sistemli bir çalışma yapma imkan sağlamıştır. Hofstede’in 
çok katmanlı diyagramı; semboller, kahramanlar, ritüeller ve özünde 
değerler ile her toplum için geçerli ölçütlerdir. Bu ayırma ölçütlerinin 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

104 

içeriği ise özneldir, her toplum için genel geçer yargı niteliği 
taşımamaktadır. Kültürel farklılıklar aynı bilginin farklı biçimlerde 
işlenmesine neden olmaktadır. Daha açık bir ifadeyle, Türk kültüründe 
ince belli çay bardağı simgesel bir anlam taşımaktadır. Gösterilen 
sadece çay dolu bir bardak iken aktarılan dostluk arkadaşlık ve 
toplumsal etkileşimdir ve bu anlamı başka bir toplum için bir şey ifade 
etmemektedir. Kültürel göstergeler ile yerel kültürün farklılıkları 
görünür kılınmıştır, soyut kavramlar somutlaştırılmıştır. 

Hakan: Muhafız dramasında yer alan kültürel semboller aşağdaki 
Tablo1’de yer almaktadır. Tablo2’de ise 1. ve 2. sezona ait semboller, 
ritüeller, kahramanlar ve değerleri içeren kültürel göstergeler 
bulunmaktadır. 

Tablo 1:  1. ve 2. Sezon Semboller Tablosu 

Tarihi ve Milli Yeme –İçme Gündelik Yaşam 

Ayasofya Camii 
Süleymaniye Cami  
Kapalı Çarşı  
Nuruosmaniye 
Camii İstiklal 
Caddesi  

Ortaköy Cami 
Mimar Sinan Türbesi  
Molla Zeyrek Camii 
Sultanahmet Meydanı  

Sultan Mahmut Bendi  
Eski  İstanbul’dan  kalma 
binalar 

Dikilitaş 
BoğazKöprüsü 
Cumbalı evler  

Cevahir 
Minaresi 
Çiçek Pasajı 

Said Halim Paşa Yalısı 
Darüzziyafe binası  

Medrese 
Kümbet 
Eski mezar taşları  
İ.Ü. Rektörlük 
binası İstanbul 
Boğazı 

İstanbul Erkek Lisesi 

Türk Bayrağı 
Fatih Sultan 
Mehmet ve 
İstanbul’un Fethi 
Tılsımlı gömlek 
(Arapça ve 
Selçuklu 
motifleri)  

Mimar Sinan (ad) 
Mimar Sinan’ın 
eserlerine sözlü 
atıf 

Mimar 
Sinan 
(kitap) 

EGM logosu/ 
Çift başlı kartal  

Geleneksel Türk 
sanatları (hat- 
işleme-çini)  

Osmanlı rakamlar 
Dokuma halı 

Eski 
OsmanlıKostümle
ri 

Hançer 

Çay 
İnce belli çay bardağı 
Türk kahvesi 

Tavuklu pilav 
Simit  

Tost  
Eminönü balık- 

ekmek  
Meyhane 
Rakı 

Pavyon 
Pazaryeri 

Seyyar satıcı 
Fasıl 

Sokak kedileri 
Sokak müzisyenleri 
(klarnet) 
Tespih Vapur 
Nostaljik tramvay  
Eski rahle ve Kur’an-ı 
Kerim  
Güğüm-İbrik 
Güvercinler  
Kasketli adam 
İstanbul’u anlatan 
tablolar 

 

 

 

 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

105 

Tablo 2: 1. ve 2. Sezon Ritüeller, Kahramanlar, Değerler Tablosu 

Ritüeller Kahramanlar Değerler 

Babasın son sözü söylemesi  
Büfe kahvaltısı 
Çay, börek ikramı Çekirdek çitleme  
Dilek tavşanı 
Dua etmek 
Dışarıda ipe asılı çamaşırlar  
Evde hayvan/tavuk beslemek 
Galata’da balık tutmak  

Kahve falı 
Komşularla selamlaşma Mahalledeki 
çocuklarla top oynama 

Mezarlık ziyareti  
Müze ziyareti  
Öğüt vermek  
Pavyon eğlencesi 
Pazar alışverişi yapmak  
Renkli ev terliği 
Sepet sarkıtma 
Seyyar satıcıdan yemek yemek 
Teselli etmek Tokalaşmak  
Tütün sarma 
Veresiye çay alma 
“Tanrı misafiri” sözlü ifadesi 

Hakan Harun 
Fatih Sultan 

Mehmet Mevlana 
Yunus Emre 

Mimar Sinan 

Başarı  
Cesaret Dayanışma 

Dürüstlük  
Güven Hayırseverlik 
Konukseverlik 

Özgüven  
Sadakat 
Saygı Ve Hürmet  
Vefa  
Yardımlaşma 

 

Hofstede’in Kültür Soğanı Modeli’ne göre; semboller, kahramanlar, 
ritüeller ve değerler kavramları çerçevesinde kategoriler oluşturulmuştur. 
Modelin en dış katmanı olan semboller açısından göstergebilimsel 
çözümleme yapıldığında en fazla ögenin ve bu katmanda kullanıldığı 
görülmektedir. 

Kültürel miras, somut ve somut olmayan tüm ögeleri ile bir 
bütündür. Maddi kültürel miras olarak ifade edilen kültürel değerleri, 
yani taşınmaz kültür varlıklarını arkeolojik alanlar, müze ve anıtlar, 
tarihi kalıntılar ve binalar oluşturmaktadır.  

Hakan: Muhafız dramasında kültürel mimarinin fiziki göstergeleri olan 
yapılar somut kültürel değerlerin tanıtılması ve aktarılması amacıyla 
kullanılmıştır. 

Yapılan göstergebilimsel çalışma sonucunda, İstanbul; cami, kilise 
ve sinagogların bir arada yaşadığı bir kültür şehri olarak resmedilmiştir. 
Gösterilen örnekler hem Türk kültürünün simgeleri hem de İstanbul’un 
en bilinen yapılarıdır. Bu mimari örneklere gelince, benzersiz 
özellikleri ile Ayasofya, Osmanlı İmparatorluğu’nun yönetim merkezi 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

106 

Topkapı Sarayı, Haliç sırtlarında yükselen Mimar Sinan’ın başyapıtı 
Süleymaniye Camii, Yerebatan Sarnıcı, saraylar, surlar, ahşap evler, 
medreseler, türbeler, çeşmeler, dehlizler, eski mezarlar, hamamlar, 
İstanbul’un bir tarih ve kültür başkenti olduğuna dair önemli semboller 
olarak kullanılmıştır. 

Drama içerisinde en çok dikkat çeken ve birçok sahnede kullanılan 
başlıca mimari eserlerden biri Ayasofya Camii’dir. Ayasofya Camii, 
İstanbul’un fethinden sonra ilk ibadethane özelliği taşımasıyla şehrin 
sembolü haline gelmiştir. Ayasofya Camii, hem Bizans/Hristiyan 
medeniyetine ait izleri hem de Osmanlı-Türk/İslam medeniyetinin 
toplumsal izlerini taşıyan bir yapıttır, bu önemli eserin seçilme ve 
temel alınma sebebi ise geçmişinde çeşitli dinlere, topluluklara, kültürlere 
ev sahipliği yapan İstanbul’a olan benzerliği olarak yorumlanmıştır. 

İstanbul gibi yeniyle eskiyi, gelenekselle moderni bir arada 
barındıran Kapalıçarşı, yaklaşık dört yüzyıl boyunca Osmanlı devlet 
yönetiminin merkezi olan ve içerisinde Türk-İslam kültürüne ait önemli 
eserlerin yer aldığı Topkapı Sarayı örneklendirilmiştir. Ayrıca, hem 
Osmanlı hem de dünya mimarisinde seçkin eserlerden birisi olan 
Süleymaniye Camii’ne kültürümüzdeki milli ve dini duyguların ifadesi 
açısından önemli olduğundan drama içerisinde sıklıkla yer verilmiştir. 

Camiler, medrese, hastane, imarethane denilen aş evi, misafirhane, 
hamam ve kütüphaneler, bir merkez etrafında toplanmış sosyal, 
kültürel ve ekonomik bir alan oluşturmuştur. Drama içerisinde yer 
verilen bu somut kültürel varlıklar, dramanın uluslararası bir 
platformda yayınlandığı için turizm açısından da önem arz eden bir 
tanıtım filmi gibi turistlerin ilgisini çekecek tarzda sinematografik bir 
şekilde sunulmuştur. Tarihi yapıların sahneleri farklı açılara sahip 
planlarla detaylı bir şekilde gösterilmiş, tarihi yarımada kuş bakışı açıyla 
çekilen görüntülerle aktarılarak hem tarihi başka bir ifade ile anıt yapılar 
hem de boğaz, coğrafi unsurlar gösterilmiştir. Dramada İstanbul coğrafi 
özellikleri, anıt yapıları, kent, sokak ve meydanları öne çıkacak şekilde 
konumlandırılmıştır (Sarı, Akyol ve Ünlü, 2019: 264). 

Yeme içme alışkanlıklarının tarihsel süreç içindeki durumuna 
bakıldığında insan varlığının temel gereksinimlerinin başında gelen bir 
olgunun, açlığı gidermek dışında temsil ettiği alt anlamlar da 
bulunmaktadır. Yemek ile ilgili alışkanlıklar toplumdan topluma 
farklılıklar göstermekte, yeme içme alışkanlıkları içerdiği tüm alt 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

107 

anlamlar ve kapsadığı toplumsal ilişkiler göz önüne alındığında, o 
toplumun kültürel bir parçası olduğu yadsınamaz bir gerçektir. Hakan: 
Muhafız dramasında yer verilen simit, çay, kahve, Eminönü’nde balık 
ekmek, İstanbul’un simgesel yeme içme deneyimlerini yansıtmaktadır. 
Türkiye’de çay içmek için kullanılan bir bardak tipi olan ‘ince belli 
bardak’ gündelik yaşamın içinde yeri olan ikonik bir nesnedir. Çayın 
içimini ‘keyfe’ dönüştüren camdan imal edilen bu ince belli çay bardağı 
Türkiye’deki çay kültürünün bir parçası haline gelmiştir. Türk kültürünün 
simgesi haline gelmiş bir diğer içecek ise Türk kahvesidir. Geçmişten 
bu yana gündelik hayatta yer tutan kahve ile Türk misafirperverliği 
yansıtılmakta, bugün de popüler alışkanlıkların klasikleri arasında yer 
almaktadır. ‘Türk kahvesi’ olarak dünyaya adını duyuran bu içecek 
özellikle bayramlarda ya da kız isteme törenlerinde simgesel yönüyle 
kültür haline gelmiştir. Dramada Türk kahvesi aynı zamanda yan 
anlam olarak falcılık kültürünü temsilen kehanet aracı olarak 
kullanılmıştır. 

Kültür Soğanı Modeli’nin en dış katmanını oluşturan semboller, 
gözle görülebilen somut kavramlardır. Semboller; bayraklar, nesneler, 
resimler, kıyafetler gibi unsurlardan oluşmaktadır. Drama içerisinde bu 
semboller oldukça fazla yer almıştır. Sokak kedileri, güvercinler gibi 
sokak yaşantısına ait semboller; kasket gibi sembolik kıyafetlere 
örnekler; dokuma halı, süsleme sanatı çini, güzel yazı yazma sanatı; 
hat gibi geleneksel Türk sanatlarına dramada yer verilmiştir. Türk 
bayrağı, Emniyet Genel Müdürlüğü logosundaki çift başlı kartal gibi 
milli özellik taşıyan ögelerin yanında eski rahle, Kur’an-ı Kerim, dualı 
gömlek ve tılsımlar gibi inanç ve inanış simgeleri; tespih gibi el sanatları 
örnekleri, dramada neredeyse her sahnede arka planda Türk kültürüne 
dair örnekler olarak aktarılmıştır. 

Hofstede’in modelindeki alt katman kahramanlar katmanıdır. 
Kahramanlar, canlı veya hayali, gerçek veya kurgusal kişiler olup, 
yetiştikleri veya üretildikleri toplumlarda değerli görülen ve rol modeli 
olarak kabul edilen kişilerdir. 

Dramada, çalışma kapsamında yer alan ilk iki sezon toplam on 
sekiz bölümde, gerçek hayattan kahramanlar olarak Fatih Sultan 
Mehmet, Mimar Sinan, Mevlana, Yunus Emre yer alırken, kurmaca 
kahramanlar olarak, ilk muhafız Harun, Hakan’ın babası muhafız Murat 
yaratılmıştır. Son muhafız Hakan da dramada kurmaca kahraman 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

108 

olarak yer almış, küresel süper kahraman hikayesinin yerel unsurlarla 
bir potada buluşturulması sonucu küyerel bir figür haline gelmiştir. 
Genel olarak süper kahraman profiline bakıldığında kahramanlar, 
kahramanla özdeşleşen kostümler giymişlerdir. Dramada Hakan, diğer 
kahraman hikayelerindeki gibi düşmanlarıyla bir kostüm giyerek 
savaşmakta ve buradaki kostüm dualar ve tılsımlar gibi dini motiflerle 
bezelidir. Burada kullanılan gömlek ve özellikleri Türk kültürünün bir 
parçası olarak karşımıza çıkmıştır. 

Fatih Sultan Mehmet, dramada gerçek bir kahraman olarak yer 
almakta ancak ilk muhafız Harun ile kurmaca bir ilişki içinde 
sunulmaktadır. Dramada İstanbul’un fethinden sonraki sürece 
gönderme yapılmakta, fetih sonrası şehrin düşmanlardan korunması 
gerekliliğine yer verilirken bir muhafıza ihtiyaç duyulduğu 
vurgulanmıştır. Bu tarihi göndermeler izleyiciyi milli duygular açısından 
etkilemiştir. 

Yapılan göstergebilimsel inceleme sonucunda sadece süper 
kahramanların kullanılmadığı aynı zamanda toplumsal kahramanların da 
kullanıldığı tespit edilmiştir. Mimar Sinan, Türk kültürü ve İstanbul 
için önemli bir kahramandır. Mimar Sinan, Osmanlı İmparatorluğu 
döneminde yaşamış ve pek çok önemli esere imza atmış bir Türk 
mimardır. Dramada, İstanbul’un silüetine büyük katkıda bulunmuş ve 
şehrin tarihi ve kültürel dokusunu zenginleştiren Mimar Sinan’ın 
İstanbul’un çeşitli yerlerindeki eserlerine yer verilmiştir. Süleymaniye 
Camii, Mimar Sinan Türbesi ve Zeynep’in araştırması esnasında 
gösterilen Mimar Sinan hakkındaki kitap gibi detaylarla sözlü veya 
görsel olarak Mimar Sinan’ın İstanbul için önemi aktarılmıştır. 

Mevlana, evrenselliği ile ünü dünya geneline yayılmış 
mutasavvıflarından biridir. Anadolu Selçuklu Devleti döneminde 
yaşayan Mevlana, eserlerinde; Anadolu insanına hitap etmiş, Türk 
gelenek göreneklerine, inançlarına yer vermiş bir alimdir, bu yüzden de 
Türk kültürü için oldukça önemlidir. Kemal, Hakan’a akıl ve bedeni 
olgunlaştırarak, hakikati göstermek için Mevlana’nın düsturundan 
alıntılar yapmaktadır. Bu özelliği ile Mevlana da yol gösterici özelliğiyle 
toplumsal kahraman olarak resmedilmiştir. 

Yunus Emre de yine aynı dönem Anadolu Selçuklu’da yaşamış, 
mutasavvıf şairlerdendir. Hikaye örgüsü içinde çeşitli bölümlerde 
Hakan’a dünyaya aldanmamak, kendisine verilen gücün kıymetini 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

109 

bilmek gibi Yunus Emre’ye ait öğretiler hatırlatılmakta, Yunus 
Emre’nin şiirinden bestelenen ‘Adımız Miskindir Bizim’ şarkısı dramada 
kullanılmış, toplumsal kahraman olarak bahsedilmiştir. 

Dramanın en önemli işitsel göstergelerinden olan müzik kullanımı ise 
yerellik bağlamında altı çizilmesi gereken önemli noktalardan biridir ve 
kullanılan müzikler Türk kültürünün birer temsili olarak seçilmiştir. 
Dramanın birinci bölümünün açılış sahnesinde mahalle kültürüne dair 
nostaljik örnekler gösterilirken fonda yer alan ‘Leylim Leylim’ isimli 
şarkı Hey! Douglas tarafından yorumlanmıştır. Hey Douglas, 70’li 
yıllardaki klasik Türk müziklerini, Anadolu’nun zengin kültürel 
katmanlarıyla popüler elektronik müziği bir araya getirerek ortaya 
özgün bir eser çıkarmıştır. Hem sanatçı seçimi hem de şarkı seçimi 
İstanbul’un geleneksel ve modern izleri bir arada barındırmasına 
gönderme niteliğindedir. 

Kültür Soğanı Modeli’nin kahramanlar katmanından sonra gelen 
katmanı ritüellerdir. Ritüeller, en iç katmanda yer alan değerlerin 
‘tekrarlara dayalı’ olarak eylemsel dışavurumlarıdır. Dramanın 
geneline yayılan ritüel sayılan davranışlar yoğunluk açısından farklılık 
göstermemektedir. 

Dramada ritüeller, gündelik hayatın birer parçası olarak daha basit 
eylemler olarak sunulmuştur. Ana karakterlerden Hakan’ın mahallede 
komşu çocuklarıyla top oynaması, Leyla’nın Hakan’ın komşusu 
Kamuran’ın evinde misafir olarak ağırlanması ve ikramlar sunulması, 
aynı sahnede Leyla’nın Tanrı misafiri olduğunu söylemesi, 
vatandaşların pazarda alışveriş yapması, sepet sarkıtma gibi gündelik 
hayata değinilmiştir. Ayrıca, komşuluk ilişkisi içerisinde başı dertte olan 
Hakan’ı korumak için dışarıdan kimseye bilgi vermemesi, Kemal’in 
ölümünden sonra Hakan’ın Zeynep’i teselli etmesi gibi dayanışma, 
vefa, yardımlaşma gibi değerler davranış biçimine dönüşerek 
yansıtılmıştır. Halkın rutini temsil edilirken, İstanbul yaşayan bir varlık 
olarak resmedilmiştir. 

Dramada, Kültür Soğanı Modeli’nin en iç katmanı olan ve diğerlerine 
nazaran daha zor değişen değerler katmanı da incelenmiştir. İyilik, 
hayırseverlik, konukseverlik, saygı ve hürmet, sadakat, cesaret, vefa, 
dürüstlük, dayanışma, güven, yardımlaşma gibi değerler drama 
içerisinde hikayeyle bütünleştirilerek sunulmuştur. Bu değerlerin aynı 
zamanda küresel ortak değerlere benzediği tespit edilmiştir. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

110 

Özetle, Hakan: Muhafız dramasında Türk kültürüne ait ögeler 
sıklıkla görülmüştür. Kullanılan kültürel ögeler semboller ve değerler 
Türk izleyiciler tarafından tercih edilmesinin nedeni olarak 
yorumlanmıştır. Milli değerler ve duygular izleme isteğini artırmış, Türk 
kültürüne sahip çıkma algısı yaratmıştır. 

SONUÇ 

Kültür, bireyin üyesi olduğu toplumdan öğrendiği bilgi, gelenek 
görenek, günlük yaşam becerileri, edindiği bakış açısı, hayata dair 
anlayış, başka bir ifadeyle bireyin hayatındaki her türlü 
anlamlandırmadır. Kültür, bir toplumda yaşayan insanların hayatlarını 
düzenleyen kodlardır, her toplumun kendine has maddi ve manevi 
değerler bütünüdür. İnsan edindiği bu bilgi birikimini, ortak dil ve 
davranışlar bütününü ile gelecek nesillere aktararak insanların belirli 
bir sosyal yaşama uyum sağlanmasına yardımcı olur, hem toplum 
kültürünü oluşturur hem de kültürün devamlılığını sağlar. 

Birey içerisinde çevrede kendisini yetiştiren büyükleri tarafından 
adeta programlanmış kültüre göre deneyimler ve gelişimler gösterir. İnsan 
doğumdan ölüme kadar kavramlar ve semboller aracılığıyla kendi 
kültürünü üretmekte biriktirmektedir. Aynı toplum içerisinde iletişim 
kurarken bu sembollere ihtiyaç duymaktadır. Dolayısıyla bireyi 
büyüten aile üyeleri de benzer kültürel süreçten geçtiği için kültürü 
aktararak devam ettirmektedir. Öğretici çevre kültürel ögeleri toplumsal 
hayatla bütünleştirerek toplumsal normları ve değerleri de öğretmektedir. 

Kültür simgeseldir, her toplumun ortak yaşam alanında oluşturduğu 
semboller, ortak anlamlar taşıyan bir nevi rehberdir ve dinamiktir. 
Tarihler boyunca aktarılma süreci içerisinde süreklilik kazanırken, 
göç, ticaret gibi kavramlar, teknolojik gelişmeler kültürün yapısında 
değişikliklere neden olmuştur. Bu farklılar toplum tarafından uyarlanarak 
yeniden bir dengeye kavuşturulur ve ortak kültürü geçmişten bugüne, 
bugünden de geleceğe taşıyacak olan onun bu dinamik yapısıdır, ancak 
bu değişen koşullara uyum sağlayabilen toplumlar varlığını 
sürdürebilmektedir. 

Halkın birlikte oluşturduğu kültüre halk kültürü denmektedir ve 
kolektif bilinci oluşturmaktadır. Kültürel kodları oluşturan ögeler, tıpkı 
bir kilim deseni gibi yüzyıllardır aktarılarak gelmektedir. İçinde 
bulunduğu toplumun yaşayan bir parçası olan halk kültürü, bir 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

111 

toplumu diğerlerinden ayıran kültürdür ve anonimdir. Halkın tamamına 
ait olanın sınıfsal yapısından söz edilmeyeceği için, kültür potasında 
tüm gruplar ve farklılıklar birleşmektedir. Bu dayanışma ve halk 
kültürü anlayışı sanayileşmeyle birlikte ortaya çıkan kapitalist pazar 
anlayışı ve beraberinde getirdiği kitle kavramından da etkilenmiştir. 
Önceleri kitlesel üretimle başlayan bu süreç, toplumda kitle kültürünün 
oluşmasına zemin hazırlamış daha sonra ise kültür endüstrisi ve popüler 
kültür kavramlarıyla halkın kendine ait kültürü kapitalist düzene göre 
şekillendirilmiştir. Modern toplum algısı yaratılarak, kitle iletişim 
araçlarıyla kitle kültürü yayılmaktadır. Teknolojinin gelişmeye 
başlamasıyla da medya kavramında köklü değişiklikler ortaya çıkmıştır. 
90’lı yılların sonuna doğru internet, iletişim, bilişim ve teknoloji 
alanında devrim niteliğinde gelişmeler olması, yayıncılık anlayışına 
farklı bir bakış açısı kazandırmıştır. Analog yayından sayısal 
yayıncılığa geçişle başlayan bu dönemde, teknolojik bir dönüm 
yaşanmış, geleneksel kitle iletişim araçlarına IPTV, Web TV, OTT TV 
gibi farklı aşamalar ve yöntemler güçlü alternatifler ortaya çıkmıştır. 
Bu köklü değişimler, izler kitlenin yapısını da oldukça etkilemiştir. 
Yeni iletişim teknolojileriyle birlikte, geleneksel medyada pasif 
konumda olan izleyicinin aktif hale geldiği bir süreç başlamıştır. 
İzleyiciler, yeni ortaya çıkan bu medya biçimlerini aktif olarak 
kullanabildikleri için hem tüketen hem de üreten anlamına gelen üre-
tüketici bir yapıya dönüşmüştür. Tüm etkileşimli uygulamaları 
kapsayan dijital yayıncılık ile internet teknolojisi birleşmiştir. 

Dijitalleşmeyle birlikte küresel şirketler dijital platformlar aracılığıyla 
uluslararası yayın yapmaya başlamış, bu da kültürlerarası etkileşimi 
artırmıştır. Kitle iletişim araçlarının, kültürel algı ve tutumları 
şekillendirmede güçlü bir rolü vardır. Bu araçlar, farklı kültürlerin 
çeşitli temsillerini sunarak, kültürel çeşitliliği ve kültürel değişimi 
desteklemektedir. Kendini dijital medya aracılığı ile sunma imkanı 
bulan geleneksel medya araçları, kitlelere hitap ederek, popüler kültür 
ürünlerini topluma aktarmış, küresel hegemonyanın yayılmasına hizmet 
etmiştir. Kültür endüstrisinin ayrılmaz bir parçası olan popüler kültür, 
standart kültürel ürünler üreten bir fabrikaya benzetilmektedir ve 
insanların yaşam şekilleri, kültürel anlayışları ve olaylara bakış açıları 
üzerinde etkili olmaktadır. Bir süre sonra toplumlar metalaşmış kültürü 
özümseyerek kendi kültürlerine ve benliklerine yabancılaşmaktadır. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

112 

Modern çağın hakim ekonomik sistemi olan kapitalizm, boyutları 
itibariyle ekonomiyi de aşan, politik ve ideolojik yönü ağır basan bir 
yapı haline gelmiştir. Kapitalizm, sanayileşmeyle birlikte, özel 
mülkiyet, sermaye birikimi, kitlesel üretim, şehirleşme, metalaşma gibi 
insan yaşamının farklı alanlarını da etkilemiştir. Küreselleşme ile 
kapitalizm, karşılıklı olarak birbirini besleyen ve tüm dünyada kök 
salmaya başlamış iki kavramdır. Küreselleşme, siyasi, kültürel ve coğrafi 
sınırları aşarak içinde yaşadığımız toplumu küçültmekle kalmamış, 
toplumsal ilişkileri yoğunlaştırmış, her anlamda mekansal ve uzamsal 
mesafeyi kısaltarak yeni bir dünya düzeni yaratmıştır. 

Küreselleşme ile meydana gelen siyasi ve toplumsal değişim hayatın 
her alanında etki etmeye başlamıştır. İletişim teknolojileri ve internetin 
de geldiği nokta göz önünde bulundurulursa, dünya giderek 
McLuhan’ın deyimiyle ‘küresel köy’e dönüşmüştür. Bu bağlamda, 
ülkelerarası iletişim hızlanmış, böylelikle de dijital medya ve dijital 
platformlarda, endüstri ürünü olarak ortaya çıkan yapımların hem 
içinden çıktığı toplumun kültüründen etkilenmiş hem de yine o 
toplumun kültürünü etkilemiştir. 

Küreselleşme karşısında kendi kültürünü korumak isteyen toplumlar 
hem yerel pazarda hem de küresel pazarlarda kendi kültürlerini 
tanıtma ve koruma ihtiyacı hissederek bu konuda çalışmalar yapmaya 
başlamıştır. Toplumun ortak özellikleri, davranış biçimleri, inançları, 
gelenekleri ve değer yargıları gözetilerek yabancılaşmaya sebep olacak 
içerikler yerine kendi benliklerini ve kültürel kimliklerini koruyacak 
konulara yönelmiştir. Bu noktada yeni medya platformları, küresel 
pazara açılırken hedeflediği toplumun yerel değerlerinden beslenerek, o 
bölgeye yönelik ürünler çıkararak ya da mevcut ürünü hedefe göre 
uyarlayarak, o toplumun bir parçasıymış gibi algı yaratmakta, ticari bir 
politika geliştirmekte, yerel pazarlama stratejilerinin dinamiklerini 
kullanarak küresel pazardaki paylarını arttırmaya çalışmaktadır. 
Böylelikle küresel kitle kültürü yerel piyasa ile ortak iş yaparak 
hakimiyetini sürdürmeye çalışan bir sermaye biçimi olarak karşımıza 
çıkmaktadır. 

Küresel ve yerel kelimelerinden doğan küreyerelleşme en temel haliyle 
küresel düşünüp yerel hareket etme stratejisidir ve bu stratejiyi en iyi 
kullanan dijital platform Netflix’tir. Platformlar, bu strateji ile 
küyerelleşme olarak da ifade edilen ‘küresel düşün yerel davran’ 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

113 

ilkesiyle hareket etmektedirler. Küresel standartlar ve yerele uyum 
senteziyle küyerelleşme, uluslararası platformlar açısından oldukça önemli 
bir kavram olmuştur. Netflix, pazarına girmeyi planladığı toplumun 
din, tarih, aile, dil, sanat, eğlence, eğitim, semboller, töreler, davranış 
kuralları gibi toplumun kültürünü oluşturan ögeleri iyi analiz etmesi, bu 
analiz sayesinde de o toplumu tanıması gerekmektedir. Bu noktada da 
devreye sinema filmleri ve dramalar girer. Bu iki tür hikaye örgüsünde 
sıkça toplumsal konuları işleyerek, kültürü sanat aracılığıyla yeniden 
üretmekte ve topluma sunmaktadır. Sinema ve televizyon, bu 
özellikleriyle 21. yüzyılın en etkili kitle iletişim araçları olmuşlardır. Bir 
film ya da bir drama, kaynak aldığı toplumun, değerlerini, örf-adetlerini, 
aile yapısını ve inancını kapsadığı gibi kimi zaman siyaset ve politika 
üzerine de arşivsel bir kayıt özelliği taşıyabilir. Filmler ve dramalar bu 
yönüyle toplumun hafızasıdır. 

Küresel bir platform olan Netflix, hizmet verdiği ülkelerde ‘Netflix 
Originals’ markası altında yerel yapımcılarla çalışarak, farklı ülkelerin 
kendi kültürüne uygun üretim yapmalarına ve içerik üreticilerine kendi 
işlerini sergileme imkanı sağlamış, yerel kültürlerin küresel mecralara 
taşınmasında önemli bir rol oynamıştır. Bu sayede, izleyici izlediği 
içeriğin küresel olduğunun bilincinde olmasına rağmen o içeriğe karşı 
yabancılık hissetmez, kendi kültürüne ve yaşayış biçimine uygun 
yapımları izleme isteği duyar. Netflix, bu stratejisi ile kültürel 
anlayışın önünü açmış, aynı zamanda izleyicilerin farklı bakış açılarına 
erişimini sağlamış, dil ve kültürler arası etkileşimi de mümkün kılmıştır. 

Netflix’te yayınlanan 2019 yapımı Hakan: Muhafız, ilk Türk 
draması olma özelliğinin yanında Türk kültürüne ait ögeleri 
barındırmaktadır. Bu çalışmada, Hakan: Muhafız dramasında kullanılan 
kültürel ögeler kültür bilimci Geert Hofstede’in Kültür Soğanı Modeli’nin 
kültürel göstergelerine göre incelenmiştir. Yapılan göstergebilimsel 
analiz sonucunda Netflix’in ilk Türk draması olan Hakan: Muhafız 
Türkiye’ye özgü yerel kültürel özellikler kullanılarak kültürel ögelerin 
drama boyunca işlendiği tespit edilmiştir.  

İstanbul’un tarihi, kültürü ve yerel kültürel özellikleri küresel bir 
anlatı formu olan süper kahraman hikayesi çatısı altında işlenerek 
küyerel bir çalışma olarak karşımıza çıkmaktadır. Ayrıca, Hakan: 
Muhafız mekan olarak İstanbul’u kullanarak; İstanbul’un coğrafi 
özelliklerini, anıt yapılarını, kent yaşamını (Plazalar, sokaktaki hayat vb) 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

114 

izleyiciye göstermekte ve bu itibarla marka şehir konumlandırmasına 
uluslararası bir yapım olarak da katkı sağlamaktadır (Sarı, Akyol ve 
Ünlü, 2019: 264). 

Hofstede’e göre bireyin kişiliği, günlük hayatında yaşadığı 
duygular içinde bulunduğu kültür tarafından öğretilerek 
biçimlendirilmektedir. Kültür Soğanı Modeli’ne göre analiz edildiğinde 
insanların içinde yaşadığı toplumdan edindiği değerleri sosyal öğretiler 
olarak aktarmaktadır. Sosyo-kültürel bir yaklaşımla bireyin 
çocukluğundan itibaren aile ve çevresinin etkisiyle, içinde bulunduğu 
toplumun değer yargılarını edindiği ve hayatını buna göre düzenlediği 
görülmektedir. 

Dramanın birinci ve ikinci sezonu boyunca işlenen hikayede, Türk 
kültürüne de ait olan evrensel ahlak değerleri yer almıştır. Sadıklar 
aracılığıyla sadakat, mahallenin birbirini koruyup kollamasıyla 
dayanışma, birçok sahnede yer alan ikram ile konukseverlik, küçüklerin 
büyüklerine danışıp dinledikleri sahnelerde saygı ve hürmet 
gösterilmektedir. Semboller, kahramanlar, ritüeller toplumdan topluma 
daha çok farklılık gösterebilirken değerler, toplumun özünü oluşturduğu 
için diğer toplumlar tarafından da anlaşılabilmektedir. 

Netflix gibi popüler çevrimiçi video hizmetleri sunan platformların, 
yerel yapımları uluslararası alanda sunarak, kültürel ögelerin 
kullanımında ve kültürün tanıtımına önemli bir boyut kazandırdığı, 
açıkça görülmektedir. Bu sayede, izleyiciler farklı coğrafyalardaki 
yaşam tarzlarını, gelenekleri ve kültürel değerleri anlamak ve paylaşmak 
için yeni bir fırsata sahip olmaktadırlar. Dünyanın farklı yerlerinde, hayatın 
ne kadar farklı yaşandığı ve farklı bölgelerdeki insanların gündelik 
yaşamlarına bakılarak her şeyden önce, kendi ‘yerel’ kültürlerinin 
taleplerine karşılık verdikleri unutulmaması gereken bir gerçekliktir. 
Bir insanın varlığının ancak kendi kültüründe anlam kazandığını 
belirtmek yanlış olmayacaktır. 

Küyerelleşmenin toplumsal perspektifinden bakıldığında Hakan: 
Muhafız dramasında Orta Asya Türk kültürü, Anadolu kültürü ve 
Osmanlı kültürüne ait İstanbul’da varlığını sürdüren kültürel unsurları 
görmekteyiz. Dramada ana karakterlerin içinde yetiştiği kültürün 
özelliklerine uygun davrandığı, milli değerlerini/ritüellerini devam 
ettirdiği, ayrıca İstanbul’un kültürel zenginliği temsil ettiği tespit 
edilmiştir. Uzun tarihi ve toplumsal tecrübelerin yaşandığı bir şehir olan 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

115 

İstanbul, Bizans kültürü ve hayat tarzından, Osmanlı hayat tarzına kadar 
birçok kültürel kodları barındırmaktadır. 

Kültürel farklılıkları tanımak, onlara saygı duymak, bu sayede 
dünyayı yorumlamak ve düşünceleri ifade etmek için birden fazla yol 
vardır. Kültürel çeşitliliği ve anlayışı desteklemek için, onları bir tehdit 
olarak görmek yerine kültürel farklılıkları zenginlik olarak görmek 
gerekir. 

Sonuç olarak, Netflix ve benzeri dijital platformlar, asli görevleri 
olmasa da kültürlerin tanıtılmasında önemli bir rol oynamaktadır. 
Kültürel çeşitliliği artırma, farklı coğrafyalardaki izleyiciler arasında bir 
bağ oluşturma ve kültürel alışverişi teşvik etme potansiyeli taşırlar. 
Dijital platformların kültür üzerindeki etkisi gelecekte daha da 
büyüyecektir. Bu noktada yerellikler aslında küreselin karşısında 
durmaktan öte zenginleştirerek dijital platformlar aracılığı ile 
kültürlerarası etkileşimi güçlendirmektedir.  Bu nedenle, kültürel mirasın 
korunması ve tüm kültürlere saygı duyulması, kültürel çeşitliliğin 
zenginleşmesi için de hayati öneme sahiptir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

116 

KAYNAKÇA 
Blom, H. ve M., H.(2002).  Interkulturelles management: interkulturelle kommunikation. NWB 

Verlag. 
Hofstede, G., Garibaldi H., Malvezzi, S., Tanure, B., Vinken, H. (2010). Comparing regional 

cultures within a country: lessons from Brazil. Journal Of Cross-Cultural Psychology, 
41(3), 336-352. 

Horkheimer, M., A. T. W. (1996). aydınlanmanın diyalektiği II (Oğuz Özügül Çev.). İstanbul: 
Kabalcı Yayınevi. 

IMDB. https://www.imdb.com/title/tt7668518/, Erişim Tarihi: 12 Temmuz 2023   
Netflix. https://www.netflix.com/tr/title/80189829, Erişim Tarihi: 10 Ekim 2023. 
Sarı Ü., Akyol O., Ünlü T. (2019). Televizyon dramalarında marka şehirlerin 

konumlandırılması Hakan Muhafız Örneği., 11. Uluslararası Güncel Araştırmalar Sosyal 
Bilimler Kongresi, Antalya, Türkiye, 28 -30 Ekim 2019, 6, 246- 265. 

Üçer, N., Dağlı, N., Soyseven E. (2020). Kahraman miti, olgusu ve yolculuğu üzerine simgesel 
bir inceleme: Netflix “Hakan Muhafız”. Dördüncü Kuvvet Uluslararası Hakemli Dergi, 
3(1), 56-76. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

117 

DİJİTAL KÜLTÜR VE KİMLİK OLUŞUMU: SOSYAL MEDYANIN 
BİREYSEL VE TOPLUMSAL DÖNÜŞÜMDEKİ İŞLEVİ 

Hülya Semiz Türkoğlu* 

 

GİRİŞ 

Dijital teknolojilerin günlük yaşamın hemen her alanına nüfuz etmesi, 
bireylerin iletişim pratiklerini, sosyal etkileşim biçimlerini ve toplumsal 
ilişki kurma süreçlerini köklü biçimde dönüştürmüştür (Turkle, 2011). 
Özellikle sosyal medya platformları, sanal ortamlar ve dijital iletişim 
araçları, bireylerin kendilerini ifade etme biçimlerini yeniden 
yapılandırmakta ve kimlik inşası süreçleri üzerinde belirleyici etkiler 
yaratmaktadır. Bu dönüşümle birlikte kimlik, artık yalnızca fiziksel ve 
toplumsal çevre tarafından şekillenen durağan bir olgu olmaktan çıkmış; 
dijital ortamlar aracılığıyla sürekli olarak yeniden üretilen, müzakere 
edilen ve performatif olarak sergilenen dinamik bir süreç hâline gelmiştir 
(Giddens, 1991). 

Son yıllarda dijital teknolojiler, bireylerin sosyal yaşamını ve 
toplumsal etkileşimlerini derinlemesine dönüştürerek kimlik oluşumunda 
merkezi bir konum edinmiştir. Kimlik, bireyin kendini algılama biçimini 
ve toplumsal çevresiyle kurduğu ilişkileri düzenlemenin yanı sıra, dijital 
platformlarda görünür kılınan, yönetilen ve stratejik olarak sunulan bir 
olgu hâline gelmiştir (Boyd, 2014). Sosyal medya platformları, 
mikrobloglar, çevrimiçi topluluklar ve çeşitli dijital ağlar, bireylere 
kendilerini farklı bağlam ve amaçlarda ifade etme olanağı sağlamakta; bu 
durum, kimliğin artık sabit ve tek bir bütün olarak değil, çok boyutlu, 
değişken ve bağlama duyarlı bir süreç olarak ele alınmasını zorunlu 
kılmaktadır. 

Dijital kimlik inşası, sanal ortamlarda rol dağılımı, sosyal kabul ve 
aidiyet arayışı, anonimlik ve benliğin yeniden yapılandırılması gibi 
temalar üzerinden ele alınmaktadır (Papacharissi, 2010). Sosyal medya 
platformlarının, bireylerin hem çevrimdışı hem de çevrimiçi kimliklerini 
eş zamanlı olarak yönetmelerine imkân tanıması, kimliğin çok katmanlı, 

 
* Doç. Dr., İstanbul Üniversitesi İletişim Fakültesi Gazetecilik Bölümü, hulyasemiz@gmail.com, ORCID: 0000-
0002-7177-1959 

mailto:hulyasemiz@gmail.com


Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

118 

esnek ve müzakereye açık bir yapıya sahip olduğunu ortaya koymaktadır. 
Bu bağlamda dijital teknolojiler, kimlik oluşum sürecinde yalnızca 
aracılık eden değil, aynı zamanda yönlendiren ve belirli durumlarda 
dönüştürücü bir rol üstlenen temel unsurlar olarak değerlendirilmektedir. 

Dijital kültür, bireylerin kimlik oluşumu ve toplumsal etkileşimleri 
açısından kritik bir rol oynamaktadır. Kültür, bireylerin gündelik yaşam 
karşısında geliştirdikleri ve tarihsel olarak semboller aracılığıyla 
aktardıkları anlamlar bütünüdür; dijitalleşme ise bu anlamların üretim ve 
aktarım biçimlerini yeniden şekillendirmiştir (Subaşı, 2001, s.241). 
Dijital kültür, bireylerin toplumsal aidiyet, etkileşim ve kimlik 
sunumlarını düzenleyen dinamik bir çerçeve sunarken, toplumsal 
dönüşüm sürecini de hızlandırmaktadır. Sosyal medya üzerinden yapılan 
paylaşımlar, kullanıcıların kendilerini ideal biçimde sunmalarına ve 
toplumsal geri bildirimlerle kimliklerini sürekli olarak müzakere 
etmelerine imkân tanımaktadır (Tokgöz, 2017; Arklan et al., 2022, s.172). 

Dijital kültürün birey ve topluluklar üzerindeki etkisi, yalnızca günlük 
alışkanlıklarla sınırlı kalmamaktadır. Kültürel melezleşme, küresel ve 
yerel kültürler arasındaki etkileşimle bireysel kimlikleri, tüketim 
alışkanlıklarını ve toplumsal değerleri dönüştürmektedir. Bu süreç, 
bireyselleşmeyi pekiştirirken aile içi etkileşimi ve kuşaklar arası iletişimi 
yeniden şekillendirmektedir. Dolayısıyla dijital kültür, bireysel ve 
toplumsal kimliklerin sürekli olarak müzakere edildiği bir alan 
sunmaktadır. Dijital kültürün örgütlerde ve toplumsal yapılarda bireylerin 
davranışlarını, iletişim biçimlerini ve etkileşim süreçlerini şekillendiren 
çok boyutlu bir olgu olduğu görülmektedir. Bu bağlamda dijital kültürün 
dört temel boyutu—katılım, tutarlılık, uyarlanabilirlik ve misyon—ön 
plana çıkmaktadır. Katılım, tüm paydaşların dijital kültür süreçlerine aktif 
olarak dahil olmasını ifade ederken; tutarlılık, kültür unsurlarının 
birbirleriyle uyum içinde işlemesini ve standart bir davranış setinin 
oluşmasını sağlamaktadır. Uyarlanabilirlik, dijital kültürün değişen 
teknolojik, toplumsal ve örgütsel koşullara yanıt verebilme kapasitesini 
gösterirken; misyon ise kültürün toplumsal ve kurumsal amaçları 
gerçekleştirme işlevini vurgulamaktadır (Haroun El Rashied et al., 2022, 
s.269). 

Bu çalışma, dijital teknolojilerin kimlik ve kültür üzerindeki etkilerini 
kavramsal bir çerçeve içerisinde ele almayı, sosyal medya ve diğer 
çevrimiçi platformların kimlik oluşum süreçlerindeki rolünü tartışmayı ve 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

119 

dijitalleşmenin birey-toplum-teknoloji etkileşimindeki çok boyutlu 
etkilerini bütüncül biçimde değerlendirmeyi amaçlamaktadır. 

Dijital Kimliğin Oluşumu ve Dönüşümü 

Kimlik, günlük yaşamda “Ben kimim?” sorusuna verilen yanıtların 
toplamı olarak ele alınmakta ve sosyolojinin temel inceleme alanlarından 
birini oluşturmaktadır. Sosyolojik perspektifte kimlik, bireylerin 
kendilerini ve kendileri için neyin anlamlı olduğunu kavrama süreçleriyle 
ilişkilidir (Giddens, 2008). Modern toplumlarda kimlik, yalnızca bireysel 
bir özellik olarak değil; toplumsal ilişkiler, kültürel pratikler ve sembolik 
etkileşimler aracılığıyla sürekli olarak yeniden inşa edilen dinamik bir 
süreç olarak değerlendirilmektedir. 

1950’lerden itibaren, özellikle 1970’ler ve 1980’lerde, tüketimin 
toplumsal yaşamda merkezi bir konuma yükselmesi, yeni topluluk ve 
kimlik biçimlerinin ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. Bu süreçte 
kimlik, geleneksel yapısal değişkenler olan yaş, cinsiyet ve sınıfın 
ötesinde, bireylerin tüketim pratikleri aracılığıyla da şekillenmeye 
başlamıştır (Bocock, 1997). Modern toplumda statü ve görünürlük 
arayışı, bireylerin idealize edilmiş benliklerini sergileme eğilimlerini 
artırmakta; bu durum ise, tüketim odaklı kimlik sunumları ve toplumsal 
yabancılaşma gibi sonuçları beraberinde getirebilmektedir (Yanıklar, 
2020). Dolayısıyla, kimlik yalnızca toplumsal konum ve yapısal 
özelliklerle değil, aynı zamanda tüketim kültürü ve bireysel gösterim 
pratikleri aracılığıyla da inşa edilen dinamik bir olgu olarak 
anlaşılmalıdır. 

Dijital teknolojilerin yaygınlaşmasıyla birlikte kimlik inşası, fiziksel 
mekânlarla sınırlı olmaktan çıkarak dijital platformlarda yeniden 
üretilmeye başlanmıştır. Dijital ortamlar, kimliğin yeniden tanımlanması 
ve benliğin yeniden inşası açısından önemli olanaklar sunmaktadır 
(Matviyenko, 2010). Bireyler, çevrimiçi profiller, paylaşımlar, görsel 
temsiller ve etkileşim pratikleri aracılığıyla kendilerine özgü dijital 
kimlikler oluşturabilmekte; bu kimlikleri farklı bağlamlarda yeniden 
kurgulayabilmektedir. Bu bağlamda kimlik, sabit ve bütüncül bir yapıdan 
ziyade, parçalı, esnek ve bağlama bağlı bir nitelik kazanmaktadır. 

Gerçeklik ile kurgu, fiziksel olan ile çevrimiçi olan arasındaki 
sınırların giderek belirsizleştiği dijital çağda, bireylerin kimlik 
deneyimleri köklü biçimde dönüşmektedir. Dijital ortamlarda yer alan 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

120 

bireyler, avatarlar ve çevrimiçi profiller aracılığıyla beklenti ve 
yönelimleri doğrultusunda şekillendirilebilen kimlikler inşa 
edebilmektedir. Bu durum, “Ben kimim?” sorusunun, fiziksel benlik ile 
dijital benlik arasındaki etkileşimi kapsayacak biçimde yeniden 
düşünülmesini gerekli kılmaktadır. Ancak bu iki benlik, birbirinden 
kopuk yapılar olarak değil; bireyin kişiliğinin farklı boyutlarını içeren 
tamamlayıcı unsurlar olarak ele alınmalıdır (Jerry & Tavares-James, 
2012). 

Bireyin benliği, kişinin kendini değerlendirdiği ve deneyimlerini 
anlamlandırdığı psikolojik bir yapı olarak tanımlanmakta olup, toplumsal 
etkileşimler ve öznel deneyimlerle sürekli biçimlenmektedir (Harter, 
1988). Günümüz dijital ortamlarında, özellikle sosyal medya platformları 
bireyi sadece “ben kimim?” sorusuyla sınırlı bir kimlik sorgulamasına 
değil, aynı zamanda ben nasıl görünmeliyim sorusuna odaklanmaya 
yönlendirmektedir. Bu süreç kullanıcıların sürekli olarak başkalarıyla 
karşılaştırma yapmalarına ve benlik algısını yeniden kurgulamalarına 
imkân tanımaktadır. Böylelikle, dijital platformlar yalnızca iletişim ve 
etkileşim araçları olmanın ötesine geçerek, bireyin benliğini performatif 
bir biçimde sergilediği ve toplumsal görünürlük kazandığı mekânlara 
dönüşmektedir. 

Bu çerçevede, sosyal medya aracılığıyla sunulan dijital benlik, hem 
bireysel öznel deneyimlerin hem de toplumsal norm ve beklentilerin 
etkileşimiyle şekillenen, sürekli değişken bir kimlik formu olarak 
değerlendirilebilir. Ayrıca, çevrimiçi kimlik performansları, bireyin 
gerçek yaşam deneyimleri ile sanal ortamda sergilenen imajı arasındaki 
uyumsuzlukları ve potansiyel yabancılaşmayı da görünür kılmaktadır. Bu 
durum, dijital çağda kimlik oluşumunun, geleneksel psikososyal 
modellerin ötesine geçerek performatif ve etkileşimsel bir boyut 
kazandığını göstermektedir. 

Dijital kimlik, bireylerin çevrimiçi ortamda sergiledikleri varlıklarının 
nasıl oluştuğunu, yapılandırıldığını ve toplumsal bağlamda nasıl 
anlamlandırıldığını inceleyen merkezi bir kavram olarak öne çıkmaktadır. 
Bu kavram, yalnızca kullanıcıların teknoloji aracılığıyla kendilerini ifade 
etme biçimlerini değil, aynı zamanda sosyal medya, dijital platformlar ve 
çevrimiçi etkileşim ağları içinde kimlik algısının oluşumunu ve 
dönüşümünü de kapsamaktadır. Dijital kimlik, bireysel düzeyde benlik 
algısının şekillenmesinde ve toplumsal düzeyde etkileşimlerin ve sosyal 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

121 

normların yeniden üretiminde kritik bir rol oynamakta, aynı zamanda 
çevrimiçi ortamın sunduğu olanaklar ve sınırlılıklar çerçevesinde bireyin 
sosyal kimlik performanslarını yönlendirmektedir. 

Dijital kimlik, insanların çevrimiçi varlıklarının nasıl şekillendiğini ve 
anlamlandırıldığını anlamada merkezi bir kavram haline gelmiştir. Dijital 
kimlik, bireyin çevrimdışı kimliğinin bir uzantısı olarak ortaya çıkabildiği 
gibi, ondan görece özerk biçimde de inşa edilebilmektedir. Yeni iletişim 
teknolojileri, bireylere dijital ortamlarda kendilerini sunma, yeniden 
kurgulama ve sürekli olarak müzakere etme olanağı sağlayan çok 
katmanlı bir etkileşim alanı sunmaktadır (Turkle, 2011). Bu bağlamda 
dijital kimlik, durağan bir yapı olmaktan ziyade, teknolojik altyapılar, 
platform normları ve toplumsal beklentiler doğrultusunda sürekli yeniden 
üretilen dinamik bir süreç olarak değerlendirilmektedir. 

Dijitalleşme süreciyle birlikte kimlik, yalnızca bireysel bir ifade 
biçimi olmaktan çıkmakta; görünürlük, etkileşim ve veri üretimi 
üzerinden ekonomik değeri olan, metalaşabilen bir unsur hâline 
gelmektedir. Özellikle sosyal medya platformlarında bireylerin 
paylaşımları, beğenileri ve takipçi ağları, platform ekonomisinin bir 
parçası olarak dolaşıma girmekte; bu durum, dijital kimliğin piyasa 
dinamikleriyle iç içe geçmesine neden olmaktadır. Böylece dijital kimlik, 
hem öznel bir benlik anlatısı hem de ölçülebilir, analiz edilebilir ve 
ticarileştirilebilir bir veri seti olarak konumlanmaktadır. 

Goffman’ın dramaturjik yaklaşımı, dijital kimlik sunumlarını 
açıklamak açısından işlevsel bir kuramsal çerçeve sunmaktadır. Bu 
yaklaşıma göre bireyler, sosyal medya platformlarında belirli izlenimler 
yaratmak amacıyla planlı ve stratejik benlik performansları 
sergilemektedir (Goffman, 2014). Paylaşımlar, beğeniler, yorumlar ve 
takipçi sayıları, bu performansın sembolik göstergeleri hâline gelmekte; 
dijital ortamlar bireyleri kendi benlik sunumlarının hem aktörü hem de 
editörü konumuna taşımaktadır (Narmanlıoğlu & Paslanmaz, 2020). Bu 
süreçte birey, hangi yönlerini görünür kılacağına, hangi anlatıları ön 
plana çıkaracağına ve hangi unsurları gizleyeceğine dair sürekli seçimler 
yapmak durumunda kalmaktadır. 

Bu çerçevede dijital kimlik sunumu, yalnızca bireysel tercihlere dayalı 
bir eylem olarak değil; algoritmik yönlendirmeler, platform tasarımları ve 
normatif beklentiler tarafından şekillendirilen yapısal bir pratik olarak da 
ele alınmalıdır. Dijital platformların ödüllendirme mekanizmaları, belirli 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

122 

benlik temsillerini daha görünür ve değerli kılarken, bazı kimlik 
anlatılarını ise marjinalleştirebilmektedir. Dolayısıyla dijital kimlik, 
bireysel özerklik ile yapısal sınırların kesişiminde konumlanan, gerilimli 
ve müzakereye açık bir alan olarak ortaya çıkmaktadır. 

Bu bağlamda dijital kimlik, geç modern toplumlarda benliğin 
dönüşümünü anlamak açısından merkezi bir analitik kategori 
sunmaktadır. Bireyin kendilik anlatısının dijital ortamlar aracılığıyla hem 
genişlemesi hem de standartlaşması, kimliğin özgürleştirici potansiyeli ile 
denetleyici yönleri arasındaki ikili yapıyı görünür kılmaktadır. Bu ikilik, 
dijital kimlik çalışmalarının yalnızca bireysel deneyimlere değil, aynı 
zamanda ekonomik, kültürel ve teknolojik güç ilişkilerine odaklanmasını 
gerekli kılmaktadır. 

Sosyal Medya ve Dijital Kimlik İnşası: Etkileşimsel ve Performatif 
Boyutlar 

Ekranların ve algoritmaların bireyler arasındaki etkileşimleri aracılık 
ettiği dijital çağda, kimlik kavramı köklü dönüşümler geçirmiştir. Hem 
kişisel hem politik hem de hukuki düzeylerde önemli etkiler doğuran 
kimlik, karmaşık ve çok katmanlı bir yapıya sahiptir. Etimolojik olarak 
kökeni Latince “idem” kelimesine dayanan kimlik, “aynılık” anlamını 
taşır (Turkle, 1995). Bununla birlikte, çağdaş bağlamda kimlik, yalnızca 
bir sabitlik göstergesi olmaktan çıkmış; farklı bireyler, toplumsal gruplar 
ve bilimsel disiplinler açısından çeşitlenen tanımları ve işlevleri içeren 
çok boyutlu bir olgu hâline gelmiştir. Florian Coulmas’ın (2019: 2) 
vurguladığı üzere, “Aynılık ve farklılık, kimliğin özünü oluşturur. Kimlik 
basit olmalı, fakat gerçekte değildir; çünkü farklı insanlar ve farklı 
bilimsel disiplinler için farklı anlamlar taşır.” 

İnternetin yaygınlaşması ve Castells’in (2007) ifade ettiği “kitlesel öz-
iletişim” paradigmasının ortaya çıkışı, dijital kimliğin anlaşılmasını ve 
kavramsallaştırılmasını yeniden şekillendirmiştir. Bu bağlamda dijital 
kimlik, yalnızca çevrimiçi profiller ve sanal temsil biçimlerinden ibaret 
olmayıp; bireylerin dijital ortamda kendilerini ifade etme, toplumsal 
ilişkiler kurma ve sosyal normlarla etkileşime girme biçimlerini de 
kapsamaktadır. Dolayısıyla dijital kimlik, hem bireysel benlik algısının 
inşasında hem de toplumsal düzeyde güç ilişkileri, kültürel normlar ve 
algoritmik yönlendirmeler çerçevesinde sosyal kimlik performanslarının 
biçimlenmesinde merkezi bir rol oynamaktadır. (Rowland & Estevens, 
2024, s. 340) 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

123 

İnternetin çok katmanlı, sınırsız ve etkileşimli sosyal alanları, 
kullanıcıların anlık içerik paylaşımına imkân tanıyarak kimliklerini 
bilişsel, duygusal ve sosyal düzeyde deneyimlemelerine olanak 
sağlamaktadır. Bu platformlar, kullanıcıları simülasyon ile gerçeklik 
arasındaki bir deneyime taşır; bireyler, diğer kullanıcıların kendi 
kimlikleri hakkındaki algılarını nasıl yönlendireceklerini ve içerikleri 
nasıl yorumlayacaklarını dijital etkileşim süreçleri çerçevesinde 
değerlendirebilir (Armağan, 2013, s.8). Bu bağlamda sosyal medya, 
kimlik inşasının hem sahnesi hem de aracı olarak işlev görmektedir. 

Son yirmi yılda internet ve Web 2.0 teknolojilerinde gözlenen hızlı 
gelişim, dijital kimliklerin kapsamını ve önemini artırmıştır. Günlük 
yaşamda kullanılan sosyal medya profilleri, e-posta hesapları ve 
çevrimiçi bankacılık uygulamaları, bireylerin çevrimiçi varlıklarının 
temel unsuru hâline gelmiş ve dijital kimlik, modern yaşamın ayrılmaz 
bir bileşeni olarak öne çıkmıştır (Capgemini, 2018, s.3). Dijital kimlik, 
bireyin çevrimiçi ortamda kendisini nasıl konumlandırdığı, hangi 
değerleri ön plana çıkardığı ve diğer kullanıcılarla etkileşim biçimlerini 
yönettiği çok boyutlu bir olgudur. 

Sosyal medya, kullanıcıların sansür veya kısıtlama olmaksızın 
görüşlerini ve duygularını paylaşabildiği; içeriklerin ise kullanıcılar 
tarafından üretildiği bir iletişim ortamıdır. Bu platformlar, hem bireylerin 
hem de kurumların ortak ilgi ve değerleri paylaşan topluluklar 
oluşturmasına imkân tanır ve etkileşimsel bir güç alanı yaratır. Sosyal 
ağlar, kullanıcıların profil oluşturmasına, etkinlik ve içerik paylaşmasına 
ve diğer kullanıcıların paylaşımlarını takip etmesine olanak sağlayarak 
çevrimiçi toplulukları yapılandırır. Ayrıca, iletişim teknolojilerinde 
yaşanan hızlı gelişmeler, farklı kültürlerin birbirine yaklaşmasını ve 
kültürler arası etkileşimin artmasını sağlamaktadır. 

Sosyal medya üzerinden yapılan paylaşımlar—gündelik yaşamdan 
kesitler, yemek fotoğrafları, mekân veya konum bilgileri—bireyin 
beğenilme ve toplumsal onay arzusunu yansıtırken, aynı zamanda 
idealize edilmiş kimliğinin dijital vitrini olarak işlev görmektedir 
(Tokgöz, 2017, s.261). Bu içerikler, diğer kullanıcıların yorumları ve 
beğenileri doğrultusunda şekillendiği için tek taraflı değil, kolektif bir 
üretim süreci olarak değerlendirilir. Bu durum, sosyal medyanın kimlik 
inşasında yalnızca bireysel bir araç olmadığını, aynı zamanda topluluk 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

124 

temelli etkileşimleri de yapılandıran bir platform olduğunu 
göstermektedir. 

Goffman’ın (2014) dramaturjik yaklaşımı, sosyal yaşamda bireylerin 
farklı sahnelerde roller üstlendiğini ve bu rolleri izleyiciye uygun biçimde 
sunduğunu belirtir. Sosyal medya, bu yaklaşımı dijital ortamda yeniden 
şekillendirerek, kullanıcıların çevrimiçi performatif benliklerini 
sergilediği ve toplumsal geri bildirimler doğrultusunda sürekli yeniden 
yapılandırdığı bir sahne sunmaktadır. Benlik algısı, Harter (1988) 
tarafından toplumsal etkileşimler aracılığıyla şekillenen psikolojik bir 
yapı olarak tanımlanmıştır; sosyal medya bu sürecin merkezi bir mecrası 
olarak, kullanıcıların benliklerini sadece kim oldukları sorusu 
çerçevesinde değil, nasıl görünmeleri gerektiği sorusu bağlamında 
performatif biçimde sunmalarına olanak tanır. 

Dijital kimlik, teknolojiyle bütünleşmiş tutum ve davranış normları 
çerçevesinde ele alınır. Kullanıcıların elektronik ortamları etik ve uygun 
biçimde kullanması, bu ortamların işleyişini anlaması ve sanal 
platformları kötüye kullanmaması beklenir. Dijital kimlik, etik 
değerlendirme, eleştirel düşünce ve işbirlikçi etkileşim kapasitesini içerir; 
sosyal medya ise bu sürecin hem sahnesi hem de aracı olarak, bireylerin 
kimliklerini toplumsal normlar ve kültürel kodlar doğrultusunda 
performatif biçimde sergilemelerini sağlar. 

Sosyal medya, kendine özgü bir dil ve dijital hitabet kültürüne 
sahiptir. Hitabet geleneği, yazının yaygınlaşmadığı dönemlerden miras 
kalmış ve günümüzde yazılı ve dijital kültürü etkilemeye devam 
etmektedir. Uzun metinlerin numaralandırılarak paylaşılması ve 
gönderilerin 1-2-3 gibi sıra numaralarıyla yayılarak geniş kitlelere 
ulaşması, hitabet geleneğinin dijital ortamda yeniden biçimlendiğinin 
göstergesidir (Ong, 2012, s.131). Bu süreç, dijital içerik üretiminde ikna, 
etkileme ve topluluk yönetimi stratejilerinin sürekliliğini vurgular. 

Sosyal medya, bireylerin tanınmış veya tanınmamış diğer 
kullanıcılarla iletişim kurmasına, içerik paylaşmasına ve topluluk aidiyeti 
kazanmasına imkân tanır. Paylaşılan içeriklerin diğer kullanıcılar 
tarafından görülebileceği gerçeği, sosyal denetim mekanizmalarını 
harekete geçirir ve bireylerin dijital davranışlarını şekillendirir. Bu 
bağlamda sosyal medya, yalnızca bireysel ifade alanı olmayıp, toplumsal 
normlar, etik sınırlar ve kültürel değerlerle sürekli etkileşim hâlinde olan 
bir kamusal alan olarak işlev görmektedir. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

125 

Sosyal medya platformları dijital kimlik oluşumunda merkezi bir rol 
oynamaktadır. Kullanıcılar, hem bireysel benliklerini ifade etmek hem de 
toplumsal geri bildirimlerle kimliklerini yeniden şekillendirmek için bu 
ortamları kullanmaktadır. Sosyal medya, dijital görünürlük, topluluk 
aidiyeti ve performatif kimlik sergileme süreçlerinin kesişim noktası 
olarak, modern dijital toplumda hem bireysel hem topluluk temelli kimlik 
inşasının temel mecrası olarak değerlendirilebilir. 

Dijital Kültür, Kimlik ve Toplumsal Dönüşüm 

Kültür, bireylerin gündelik hayat karşısında geliştirdikleri ve tarihsel 
olarak semboller aracılığıyla aktardıkları anlamlar bütünüdür. Bu 
semboller, bireylerin bilgi ve tutumlarını ilettikleri araçlar ve kavramlar 
aracılığıyla nesiller boyunca aktarılmaktadır (Subaşı, 2001, s.241). 
Kültür, iletişim yoluyla kendini var eder ve toplumsal iletişim 
biçimlerinde teknoloji temelli değişimler, kültürün yeniden ele alınmasını 
gerekli kılmıştır. İnternetin toplumsal hayata girmesiyle birlikte dijital 
kültür kavramı ortaya çıkmış ve günlük yaşamın her alanında kendine yer 
bulmuştur. 

Dijital kültür, genel ve özel olmak üzere iki biçimde ele alınmaktadır. 
Genel kullanım, dijital kültürün bireylerin yaşamını kuşatması ve kültürel 
yapıyı dönüştürmesi anlamına gelirken; özel kullanım, sanal ortamda 
bireyler tarafından üretilen, inşa edilen ve paylaşılan kültür ürünlerine 
vurgu yapmaktadır. Dijital kültür projeleri, geniş kitlelere yönelik 
vitrinler oluşturarak dinamik bir ortam yaratmakta ve kültürel değerlerin 
birikmesi, korunması ve yayılması için alan sağlamaktadır (Svyrydenko 
& Yatsenko, 2021, s.362). 

Dijital kültürün gelişimi, toplumsal ve siyasal ortamla doğrudan 
ilişkilidir. Sanayi Devrimi’nden bu yana teknoloji ve sanayide yaşanan 
ilerlemeler, bireysel ve toplumsal yaşamı etkilemiş, kültürel üretim ve 
dağıtım biçimlerini dönüştürmüştür. Özellikle Endüstri 4.0 döneminde 
akıllı sistemler, yapay zekâ, blok zincir, artırılmış gerçeklik, büyük veri 
ve sosyal medya gibi teknolojiler kültür ve toplumu şekillendirmiştir. 
Günümüzde dijital teknolojiler günlük hayatın her alanına nüfuz etmiş ve 
iletişim platformlarının kullanım alanını çeşitlendirmiştir (Uzelac, 2008, 
s.11). 

Dijitalleşme, bireylerin geleneksel alışkanlıklarını dönüştürmüş, 
medyanın çok katmanlı gücüyle kültürel süreçleri karmaşık bir biçimde 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

126 

yeniden şekillendirmiştir. İnternet, enformasyona bağımsız erişim ve 
dijital/sivil kültür alanlarının oluşmasını sağlayarak gündelik yaşamda 
yeni formlar ve sınırlar oluşturmuş, sanal bir kamusal alan açmıştır 
(Sayılgan, 2016, s.180). Bu süreç, dijital yerliler olarak adlandırılan, 
teknolojiyle sürekli etkileşim hâlinde olan ve çoklu görevleri yönetebilen 
yeni bir birey tipini ortaya çıkarmıştır (Prensky, 2001, s.1-6). 

Dijital kültür, bireylerin kimlik inşası ve toplumsal etkileşimleri 
açısından da kritik bir role sahiptir. Sosyal medya ve dijital platformlar, 
kullanıcıların kendilerini ifade edebildiği, topluluklar oluşturabildiği ve 
benliklerini performatif bir biçimde sergileyebildiği alanlar olarak ortaya 
çıkmaktadır. Bu bağlamda dijital kültür, sadece teknoloji kullanımı değil, 
aynı zamanda bireylerin kimliklerini ve sosyal ilişkilerini yapılandıran bir 
süreç olarak anlaşılmalıdır. Sosyal medya üzerinden yapılan paylaşımlar, 
kullanıcıların kendilerini ideal bir biçimde sunmalarına ve toplumsal geri 
bildirimlerle bu sunumları yeniden şekillendirmelerine imkân 
tanımaktadır (Tokgöz, 2017). 

Dijital kültürün bireyler ve topluluklar üzerindeki etkisi, yalnızca 
günlük alışkanlıklarla sınırlı kalmamaktadır. Kültürel melezleşme süreci, 
küresel ve yerel kültürler arasındaki etkileşimle bireysel kimlikleri, 
tüketim alışkanlıklarını ve toplumsal değerleri dönüştürmektedir (Arklan 
et al., 2022, s.172). Bu durum, bireyselleşme olgusunu pekiştirirken, aile 
içi ilişki biçimlerini ve kuşaklar arası etkileşimi yeniden 
şekillendirmektedir. Dolayısıyla dijital kültür, bireysel ve toplumsal 
kimliklerin sürekli olarak müzakere edildiği bir alan sunmaktadır. 

Dijital kültür, örgütlerde ve toplumsal yapılarda bireylerin 
davranışlarını, iletişim biçimlerini ve etkileşim süreçlerini şekillendiren 
çok boyutlu bir olgudur. Bu bağlamda, dijital kültürün dört temel 
boyutu—katılım, tutarlılık, uyarlanabilirlik ve misyon—ön plana 
çıkmaktadır. Katılım boyutu, tüm paydaşların dijital kültür süreçlerine 
aktif olarak dahil olmasını ifade ederken, tutarlılık boyutu dijital kültürün 
unsurlarının birbirleriyle uyum içinde işlemesini ve standart bir davranış 
ve değer setinin oluşmasını sağlamaktadır. Uyarlanabilirlik, dijital 
kültürün değişen teknolojik, toplumsal ve örgütsel koşullara hızla yanıt 
verebilme kapasitesini gösterirken, misyon boyutu ise dijital kültürün 
belirli toplumsal ve kurumsal amaçları gerçekleştirme işlevini 
vurgulamaktadır (Haroun El Rashied et al., 2022, s.269). Bu boyutlar, 
dijital kültürün yalnızca teknolojik bir olgu olmadığını, aynı zamanda 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

127 

toplumsal etkileşimleri, örgütsel davranışları ve kültürel normları 
yönlendiren dinamik bir sistem olduğunu ortaya koymaktadır. Örgütsel 
bağlamda, dijitalleşmenin önünde engel teşkil eden unsurlar arasında, 
mevcut örgütsel kültürün esnek olmaması ve teknik yeterliliklerin 
yetersizliği öne çıkmaktadır. Bununla birlikte, kültürel ve zihinsel 
dönüşümler yoluyla, örgütler dijital kültürü benimseyebilir, adaptif 
yapılar geliştirebilir ve çalışanlarının dijital katılımını artırabilir. 

Bu dört boyut, dijital kültürün sadece bireysel davranışları değil, aynı 
zamanda kolektif öğrenme süreçlerini, örgütsel değişim kapasitelerini ve 
toplumsal etkileşimleri nasıl etkilediğini anlamak için kritik bir çerçeve 
sunmaktadır. Özellikle hızla değişen teknoloji ve küresel bilgi akışı 
bağlamında, dijital kültürün uyarlanabilirliği, organizasyonların 
sürdürülebilir rekabet avantajı elde etmesinde belirleyici bir faktör olarak 
ortaya çıkmaktadır. Bu bağlamda, dijital kültür, hem bireysel hem de 
örgütsel düzeyde stratejik bir kaynak olarak ele alınmalı ve sürekli olarak 
gözden geçirilmelidir. Sonuç olarak, dijital kültür, teknolojinin gündelik 
yaşam üzerindeki etkisi, bireylerin kimlik inşası ve toplumsal ilişkilerin 
yeniden yapılandırılması bağlamında çok katmanlı, dinamik ve sürekli 
evrilen bir olgudur. Dijitalleşme, yalnızca teknolojik bir değişim değil, 
aynı zamanda kültürel, sosyal ve politik alanları dönüştüren kapsamlı bir 
süreçtir. Sosyal medya ve dijital platformlar, bu sürecin hem aracı hem de 
sahnesi olarak, bireylerin kimliklerini performatif biçimde 
sergileyebildikleri ve toplumsal normlarla etkileşimde bulunabildikleri 
merkezî alanlar haline gelmiştir. 

SONUÇ 

Dijital kültür, günümüz toplumlarında bireylerin kimlik inşası, 
toplumsal etkileşim ve kültürel üretim süreçlerini yeniden şekillendiren 
merkezi bir olgu olarak öne çıkmaktadır. Sosyal medya ve dijital 
platformlar, bireylerin hem kişisel hem toplumsal kimliklerini performatif 
biçimde sergiledikleri, topluluk aidiyeti kazandıkları ve etkileşimlerde 
aktif rol aldıkları alanlar olarak işlev görmektedir. Bu durum, kimliğin 
artık durağan bir yapı olmaktan çıkıp, sürekli müzakere edilen, yeniden 
üretilen ve toplumsal geri bildirimlerle şekillenen dinamik bir süreç 
olarak değerlendirilmesini gerektirmektedir. 

Dijital kültürün dört temel boyutu—katılım, tutarlılık, uyarlanabilirlik 
ve misyon—bireyler ve örgütler açısından kritik bir çerçeve sunmaktadır. 
Katılım, dijital kültür süreçlerine aktif olarak dahil olmayı ifade ederken; 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

128 

tutarlılık, kültürel değer ve davranışların uyumlu bir biçimde 
sürdürülmesini sağlar. Uyarlanabilirlik, dijital ve teknolojik değişimlere 
hızla yanıt verme kapasitesini ifade ederken, misyon boyutu, dijital 
kültürün toplumsal ve kurumsal hedeflere hizmet eden işlevini ortaya 
koymaktadır. Bu boyutlar, dijital kültürün yalnızca teknolojik bir yapı 
olmadığını, aynı zamanda toplumsal normları, kültürel kodları ve örgütsel 
davranışları yönlendiren çok boyutlu bir sistem olduğunu göstermektedir. 

Bireyler açısından bakıldığında, dijital kültür kimlik performansının 
sınırlarını genişletmekte ve toplumsal etkileşimleri daha esnek, çok 
boyutlu ve bağlama duyarlı hâle getirmektedir. Dijital platformlar, 
kullanıcıları yalnızca içerik tüketicisi olarak değil, aynı zamanda kültürel 
üretici ve etkileşimi yönlendiren aktörler olarak konumlandırmaktadır. 
Bu durum, bireysel kimliğin ekonomik, kültürel ve toplumsal bağlamlarla 
etkileşimli bir süreç olduğunu ve dijital ortamların bu etkileşimi görünür 
kılmada merkezi bir rol oynadığını ortaya koymaktadır. 

Toplumsal açıdan, dijital kültür, kültürel melezleşme ve küreselleşme 
süreçleri ile birlikte bireysel ve kolektif kimliklerin yeniden müzakere 
edildiği bir alan yaratmaktadır. Dijital ortamlar, farklı toplulukların ve 
kuşakların etkileşim kurmasını sağlamakta; kültürel normların, değerlerin 
ve sosyal davranış biçimlerinin sürekli olarak yeniden üretilmesine 
olanak tanımaktadır. Bu durum, toplumsal yapıların daha esnek ve 
etkileşim odaklı bir şekilde dönüşmesini desteklemekte ve bireysel kimlik 
ile kolektif kimlik arasındaki etkileşimleri görünür kılmaktadır. 

Dijital kültür ve kimlik etkileşimi, bireylerin hem özerkliğini hem de 
toplumsal bağlılığını dönüştüren bir süreç olarak ortaya çıkmaktadır. 
Bireyler, çevrimiçi kimlik performansları aracılığıyla kendilerini yeniden 
tanımlarken, toplumsal normlara ve platform dinamiklerine bağlı olarak 
bu kimlikleri sürekli olarak gözden geçirmek durumunda kalmaktadır. Bu 
durum, dijital kimliğin yalnızca kişisel ifade değil, aynı zamanda 
toplumsal uyum ve kültürel üretim süreçlerine dahil bir olgu olduğunu 
göstermektedir. 

Öneriler: 

• Dijital kültür ve kimlik araştırmalarında, yalnızca bireysel 
davranışları değil, toplumsal normlar ve teknolojik altyapı ile 
etkileşim süreçlerini de kapsayan bütüncül modeller 
geliştirilmelidir. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

129 

• Eğitim ve örgütsel bağlamlarda dijital kültürün adaptasyonu için 
stratejik planlar oluşturulmalı, dijital okuryazarlık ve etik 
davranış normları teşvik edilmelidir. 

• Gelecek çalışmalar, dijital kimlik performanslarının psikososyal 
etkilerini, toplumsal normlarla etkileşimini ve ekonomik 
boyutlarını eş zamanlı olarak analiz etmeye odaklanmalıdır. 

Sonuç olarak, dijitalleşme yalnızca teknolojik bir değişim değil, 
kimlik, kültür ve toplumsal etkileşimleri kapsayan kapsamlı bir 
dönüşümü ifade etmektedir. Dijital kültür ve kimlik, bireylerin 
kendilerini ifade etmeleri, toplumsal etkileşimler geliştirmeleri ve 
örgütlerin adaptif kapasitelerini artırmaları açısından stratejik bir öneme 
sahiptir. Dijital kimlik ve kültürün dinamik ve çok katmanlı doğası, 
modern toplumları anlamak ve teknoloji-toplum-birey ilişkilerini 
bütüncül biçimde analiz etmek için vazgeçilmez bir araştırma alanı 
sunmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

130 

KAYNAKÇA 
Arklan, Ü., Soy, S., & Sandıkcı, Y. T. (2022). İnsan ve toplumun dijitalleşmesi: İletişim. İçinde 

E. Eke & M. T. Uysal (Ed.), Dijital insan ve dijital toplum: Geçmiş, bugün ve gelecek 
perspektifi (ss. 159–186). İstanbul: Nobel Akademik Yayıncılık. 

Armağan, A. (2013). Kimlik yapılarında değişim ve sanallaşan kimlik sunumları: Öğrenciler 
üzerinde bir araştırma. Uluslararası Hakemli Sosyal Bilimler E-Dergisi, 1–20. 

Bocock, R. (2009). Consumption (İ. Kutluk, Çev.). Ankara: Dost Kitabevi. 
Boyd, D. (2014). It's complicated: The social lives of networked teens. Yale University Press 
Capgemini. (2018). Digital identity: A contest for control. Capgemini Consulting. 
Castells, M. (2007). Ağ toplumunda iletişim, güç ve karşı güç. Uluslararası İletişim Dergisi, 

1(1), 238–266. 
Giddens, A. (1991). Modernity and self‑identity: Self and society in the late modern age. 

Stanford University Press / Polity Press. 
Giddens, A. (2008). Sociology (5th ed.). Polity Press. 
Goffman, E. (2014). Benliğin Sunumu. İstanbul: Metis Yayınları. 
Haroun El Rashied, S., Zayed, A., Moussa El Samadicy, A., & Negm, E. M. (2022). The 

impact of building digital culture on employee’s engagement in the ICT sector. Global 
Scientific Journals, 10(9), 258–289. 

Harter, S. (1988). Manual for the SelfPerception Profile for Adolescents. University of Denver, 
Denver, CO, USA. 

Jerry, P. & Tavares‑James, N. (2012). Reflections on identity and learning in a virtual world: 
The avatar in Second Life. In P. Jerry, Y. Masters & N. Tavares‑James (Eds.), Utopia and 
Garden Party (2012). 

Matviyenko, S. (2010). Cyberbody as Drag. Digital Creativity, 21 (Spring 2010). 
Matviyenko, S. (2010). Cyberbody as drag. Digital Creativity, 21(1), 39–45. 

https://doi.org/10.1080/14626260903549018 
Narmanlıoğlu, H., & Paslanmaz, İ. (2020). Instagram hikayelerinde benliğin sunumu: 

ınfluencer’lar üzerine bir araştırma. Bilişim Teknolojileri Online Dergisi, 10(39). 
https://doi.org/10.5824/ajit-e.2019.04.002 

Ong, J. W. (2012). Orality and literacy: Technologizing of the world (S. Postacıoğlu Banon, 
Çev.). İstanbul: Metis Publishing. 

Papacharissi, Z. (2010). A networked self: Identity, community, and culture on social network 
sites. Routledge. 

Prensky, M. (2001). Digital natives, digital immigrants. On the Horizon, 9(5), 1–6. 
https://www.marcprensky.com/writing/Prensky%20-
%20Digital%20Natives,%20Digital%20Immigrants%20-%20Part1.pdf 

Rowland, J., & Estevens, J. (2024). “Dijital kimliğiniz nedir?”: Veri odaklı toplumlarda gelişen 
bir kavramın kullanıcı anlayışlarını ortaya çıkarmak. Media, Culture & Society, 47(2), 
336–353. https://doi.org/10.1177/01634437241282240 

Sayılgan, Ö. B. (2016). Etkileşimli drama olarak dijital oyun. N. Timisi (Ed.), Dijital 
kavramlar, olanaklar, deneyimler (içinde ss. 179–180). Kalkedon Yayınları. 

Subaşı, N. (2001). Gündelik hayat ve dinsellik. Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Dergisi, 2, 239-267. 

Svyrydenko, D., & Yatsenko, O. (2021). Ontology of the digital culture: World trends and 
Chinese advanced experience. Filosofiya‑Philosophy, 30(4), 359–371. 
https://doi.org/10.53656/phil2021‑04‑03 

Tokgöz, C. (2017). Kimlik ve bellek ekseninde sosyal medya anlatıları. Intermedia 
International E-Journal, 4(7), 255–268. 

Turkle, S. (2011). Alone together: Why we expect more from technology and less from each 
other. Basic Books/Hachette Book Group. 

Uzelac, A. (2008). How to understand digital culture: Digital culture – a resource for a 
knowledge society? In A. Uzelac & B. Cvjetièanin (Eds.), Digital culture: The changing 
dynamics (pp. 7–21). Peter Lang. 

 

https://doi.org/10.1080/14626260903549018
https://doi.org/10.5824/ajit-e.2019.04.002


Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

131 

TÜRK SİNEMASI’NDA DEVRİMCİ BİR HAREKET  
GENÇ SİNEMACILAR 

Mesut Aytekin* 

 

GİRİŞ 

1960’lı yıllar, Türk siyasi tarihine damgasını vuran yıllardır. 1960 
Darbesi ile başlayan bu süreçte Türkiye toplumsal, ekonomik ve kültürel 
bir arayışın, hareketlenmenin içindedir. Farklı ideolojiler (milliyetçilik, 
sosyalizm, komünizm) her alanda kendini yeniden keşfetmeye, 
genişlemeye ve alternatif düşünceler içinde varlığını kabul ettirmeye 
çalışmaktadır. Grevler, yürüyüşler, mitingler, işgaller, çatışmalar ile 
siyasi düşünceler sokağa inmiştir. 

Türk Sineması’nın 1950’lerde başladığı yükselişini devam ettirdiği bu 
yıllarda politik görüşler sinemaya yansımıştır. Halit Refiğ, “Halk 
Sineması”ndan başlayarak “Ulusal Sinema” kavramı ile kuramsal 
düzlemdeki düşüncelerini pratiğe dökmüş, Yücel Çakmaklı “Milli 
Sinema” düşüncesi üzerinde çalışmalar yapmıştır. 1970’li yıllarda 
kamuoyunda tartışılacak bu iki sinema düşüncesinden ayrı olarak dönem 
içinde devrimci sinemanın söylemlerini dile getiren, bir başka sinema 
hareketi de yer almıştır. “Genç Sinemacılar” adıyla devrimci bir grup 
gencin fikir birliğiyle kurulan ve alternatif bir sinema anlayışını ortaya 
koymaya çalışan bu hareket, on yıllık bir dönem içinde doğmuş, büyümüş 
ve dağılmıştır.  

1960’lı yıllarda Türk Sineması’nda kuramsal ve kurumsal olarak ilk 
adımlar atılmıştır. Bu dönemde sinemanın tartışılıp, eleştirilebileceği, 
ortak paylaşıma açık bir iletişim aracı haline gelmesine zemin hazırlayan 
önemli gelişmeler yaşanmıştır. Sinema dernekleri, kulüpleri kurulur; 
sinema dergileri yayına başlar. Sinemaseverleri bir araya toplayan kulüp 
bazında ilk oluşum 1962 yılında gerçekleşmiştir. “Kulüp Sinema 7” 
adıyla Fındıklı Güzel Sanatlar Akademisi’nde Türkiye’nin ilk sinema 
kulübü Sami Şekeroğlu ve birkaç arkadaşının girişimleriyle kurulmuştur. 
Kulüp önemli etkinlikler gerçekleştirmiştir. Örneğin Fransa’dan 

 
* Doç. Dr., İstanbul Üniversitesi İletişim Fakültesi, Radyo Televizyon ve Sinema Bölümü, 
mesutaytekin@gmail.com, ORCID: 0000-0003-0344-868X 

mailto:mesutaytekin@gmail.com


Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

132 

Truffaut’u İstanbul’a davet etmiş, onun katılımıyla toplu gösterim 
yapmıştır. Bu gelişmelerin olumlu etkisiyle Robert Koleji de 1963 yılında 
bir sinema kulübü kurmuştur. Kulüp ile birlikte sinemaya daha çok önem 
vermeye başlayan Robert Koleji, 1967’de “Görüntü” adıyla bir de sinema 
dergisi de çıkarmaya başlar 

Cevat Pam, Onat Kutlar, Şakir Eczacıbaşı tarafından 1965’te, Türk 
Sinematek Derneği kurulmuştur. Dünya sinemasından klasik, kült 
filmlerin gösterimlerinin yapıldığı Sinematek bünyesinde yayın 
faaliyetleri yapılmış, paneller düzenlenmiştir.  

Dönemin gençleri bu sinema kulüplerinde, sinematek programlarında 
gösterilen dünyaca ünlü filmleri ve klasikleri izleme fırsatı yakalamıştır. 
Bu etkinlikler sayesinde gençlerin sinemaya ilgisi artmış, üniversitelerde, 
liselerde sinemaya duyarlı ve ilgili topluluklar, gruplar kurulmaya 
başlamıştır. Bu topluluklardan biri de 1967’de kurulan “Tanık Sinema 
Topluluğu”dur. Kurucu kadrosu şu isimlerden oluşmaktadır: Sezer 
Tansuğ, Mengü Ertel, Yılmaz Zenger, Özer Kabaş, Tanju Akersan, Jak 
Şalom ve Ümit Aşçı. “Tanık Sinema Topluluğu” kalıcı etkinlikler 
yapamadan dağılır, onun yerine “Onaltıcılar” adında yeni bir sinema 
grubu kurulur. 

Robert Koleji, 1967’de kısa film çalışmalarına bir yenisini daha 
ekleyerek, Türk sinema tarihinin ilk kısa film şenliği olan Hisar Kısa 
Film Şenliği’ni düzenler. Beş gün süren 1. Hisar Kısa Film Şenliği 
boyunca film gösterimleri, söyleşiler yapılır. Festival sonunda 16 mm ve 
8 mm olmak üzere iki kategoride çeşitli ödüller verilir. (Tuncer, 2007) 
Hisar Kısa Film Şenliği dört defa yapılabilmiştir.  

“Genç Sinemacılar”ın Adını Koymak 

1960’lı yıllarda dünyada yükselen bir grafik çizen sosyalist düşünce 
Türkiye’de de etkisini göstermiş ve büyük kitleleri peşinden 
sürüklemiştir. Gerek öğrenciler arasında gerekse işçi sınıfı ve entelektüel 
düzeyde farklı kesimlerden taraftar bulan sosyalist düşünce, devrim için 
birçok eyleme imza atan bir kuşağın oluşmasını sağlamıştır. 1960’ların 
ortalarında Türkiye İşçi Partisi’nin senato seçimlerinde 2,9 sonraki yıl 3,9 
oy alması bunun en açık göstergesidir (Atayman, 2003: 52). Bu sonuç ile 
meclise giren TİP solun siyasi platformda temsil edilmesini sağlamıştır.  

Her türlü kurum ve söyleme eleştirel bir bakış getirerek devrimin her 
alanda yapılmasının gerekliliği üzerinde duran sosyalistler, keskin 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

133 

söylemlerini eylemleri ile daha da açık hale getirerek iktidarları değişime 
zorlamıştır. Bu eylemler neticesinde Avrupa’da birçok ülkede reform 
yapılmış hak ve özgürlükler bağlamında yeni düzenlemelere gidilmiştir. 
Örneğin Fransa’da eleştirilerden etkilenen üniversiteler akademik, 
kültürel ve sosyal alanlarda özgürlükçü olunması için gayret 
göstermişlerdir. Bu alanlardan birisi de şüphesiz sinemadır. Bu konuda 
Fransa’da, “68 Mayıs’ından hemen sonra kinematografik ve audio-
visuelle incelemelere yönelik bölümler kurulmuş, bunların kurulacak 
sinema yüksek okulları ile BAĞLANTILI PROGRAMLAR YAPMASI 
DÜŞÜNÜLMÜŞTÜ. Sinema tarihinde eşi örneği görülmemiş bir 
inceleme ve literatür yayını da bu dönemle birlikte başlar.” (Atayman, 
2003, 56). 

Avrupa’daki bu sosyalist düşüncenin ve sinemanın buluştuğu sinema 
araştırmalarından, çalışmalarından ve 3. Sinema örneklerinden yola 
çıkarak Türk Sineması’nda da aynı dönemde farklı gruplar, topluluklar 
kurulmuş, belgesel film, kısa film çalışmaları yapılmıştır. Bu gruplardan 
biri, belki de en önemlisi, “Genç Sinemacılar” adıyla bilinen temeli 
1960’ların ortalarında atılan ancak 1968 yılında hayata geçen devrimci 
sinema topluluğudur. “Genç Sinema toplu bir hareketti. İnsanlar bir 
araya geldi. Sayı artınca, istenildi ki beraberce bir şeyler çekilsin. Zaten 
o dönemler gündemi işgal eden önemli olaylar vardı, öğrenci hareketleri 
falan...” (Görücü, 2007). 

Dönemin politik etkisinden, Yılmaz Güney’in politik sinema 
rüzgârlarının esmeye başladığı ve tartışıldığı sinema gündeminden, 
kurulan sinematek, sinema dernekleri ve kulüpleri ile oluşan sinema 
ortamından etkilenen bir grup sosyalist genç tarafından kurulan Genç 
Sinemacılar, sosyalist, devrimci görüşleri çerçevesinde sinema yapmayı 
amaçlamışlardır.  

Neden Genç? 

Öğrenci, akademisyen ve sinema ile yakından ilgili gençlerden oluşan 
“Genç Sinema, 60 ile 70 arasında, yaşı yirmiden otuza evrilen bir 
kuşağın hareketi, daha doğrusu hareket niyetiydi.” (Atayman, 2003: 54) 
Ad olarak benimsedikleri “Genç” kavramı, devrimcilerin beslendiği 
damarlardan biri olan “Yeni” kavramına karşılık gelmekteydi. Var olan 
statükocu düzene karşı koyuşu, başkaldırıyı ifade eden “genç” aynı 
zamanda dinamizmi, hareketi, coşkuyu içermekteydi. “Yeni”nin, 
devrimin coşkusunu ifade edemeyen genel ifadesinden farklı olarak 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

134 

“genç” daha sempatik bir yapıya sahipti. Sanki bir başlangıç cümlesiydi 
Genç, daha yapılacak çok iş olduğunu, devrimin bir süreci ifade ettiğini 
vurgulamak ister gibiydi. Genç Sinemacı Veysel Atayman da aynı 
noktaya işaret etmekte genç kavramının ifade olarak, görünüşte sade ama 
derin ve anlamlı içeriğine vurguda bulunmaktadır: “Gençlik sıfatın başa 
alan birçok küçük organizasyonun ‘genç’ sıfatına yükledikleri ortak 
anlam, sosyal hayatın her platformundaki yorgun düşmüşlüğe, 
köhneleşmişliğe, statükoculuğa, düzen onarmacılığına ya da belki yarını 
da bugün yaşama çaresizliğine bir tepki, araya bir sınır çekme 
kaygısında toplanıyordu.” (Atayman, 2003: 54) 

Genç Sinemacılar’ın Doğuşu 

Roma’daki sinema eğitimini tamamlayıp ülkeye dönen Üstün Barış ve 
Engin Ayça, örgütçü yapıları ile öne çıkarak devrimci zihniyeti 
benimseyen gençleri bir araya toplarlar. “Genç Sinemacılar” adı verilen 
bu grubun çekirdek kadrosunda şu isimler yer alır: Artun Yeres, Mutlu 
Parkan, Mehmet Gönenç, Veysel Atayman, Yorgo Bozis ve Ahmet 
Soner. Daha sonra gruba yeni isimler eklenir: Tanju Akerson, Ümit Aşçı, 
Faruk Aksoy, Veysel Atayman, Engin Ayça, Üstün Barış, Yakup 
Barokas, İbrahim (Bergman) Karamehmet, Yorgo Bozis, İbrahim Denker, 
Yücel Dönmez, Osman (Ertuğ) Koruyan, Mehmet Gönenç, Mustafa Irgat, 
Oğuz Onaran, Özen Yılmaz, Özer Muammer, Parkan Mutlu, Ömer 
Pekmez, Gaye Petek, Enis Rıza Sakızlı, Algın Saydar, Ahmet Soner, Jak 
Şalom Mete (Kurterel) Tanju, Ömer Tuncer, Hüseyin Tüzün, Altan 
Yalçın, Mehmet Yalçınkaya, Artun Yeres. 

Gruba dışarıdan katkı sağlayan bazı sinemacı ve aydınlar ise şunlardır: 
Kuzgun Acar, Oğuz Alpöge, Sami Altındağ, Ece Ayhan, Murat Gerçeker, 
Selami Gerçeker, Ayhan Gerçeker, Muzaffer Hiçdurmaz, Kazım Hün, 
Okan Kahraman, Nurten Karaçivi, Yunus Koçak, Onat Kutlar, Sevgi 
Emine Özdamar, Ali Tara. (Soner ve Tuncer, 2003: 44) 

Genç Sinemacılar, Eisenstein, Godard, Vertov, Roschack, Ivens… 
gibi usta yönetmenlerden etkilenmişlerdir (Yılmaz-Efe, 1999). Sinema 
sevgisi ve gençlik enerjisiyle bir araya gelen Genç Sinemacılar, hem 
pratik hem de teorik olarak çalışmalar yapar. Ancak sinematografik 
açıdan yeterli bilgiye sahip değildirler. Yurt dışında sinema eğitimi 
görmüş iki arkadaşları teorik bilginin artırılmasına yardımcı olur. Ankara 
grubunun Fransız ve Polonya Sinema okullarından getirdiği kitaplar ve 
çevirilerle sinematografik eksikliklerini gidermeye çalışırlar. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

135 

Toplantılarını Onat Kutlar’ın başkanlığını yürüttüğü Sinematek 
Derneği’nde yapmaktadırlar. Genelde Onat Kutlar ve Ece Ayhan’ın da 
katıldığı toplantılar neticesinde filmler çeken, dönemin önemli olaylarını 
kayıt altına alan Genç Sinemacılar, zaman içinde fikirlerini daha net 
söylemek ve mesajlarını daha açık verebilmek için bir yayına ihtiyaç 
duyarlar. Bu amaç için bir dergi çıkarılmasının yararlı olacağı noktasında 
birleşen Genç Sinemacılar, “Genç Sinema” adında bir dergi çıkarmaya 
karar verirler. Derginin sahipliğini ve sorumluluğunu Ömer Pekmez 
üstlenir. Derginin ilk sayısı Ekim 1968’de çıkar. Bu ilk yayınla birlikte 
Genç Sinemacılar, bir çıkış bildirisi de hazırlar. Bildiri üzerinde Onat 
Kutlar, Üstün Barış, Artun Yeres, Jak Şalom, Ece Ayhan uzun bir süre 
çalışır. Bu bildiriyle Genç Sinemacılar, amaçlarını, yapmak istediklerini 
ifade ederler. Bu metin bir anlamda onların manifestolarıdır. 

Genç Sinema dergisi, Sinematek’in binasında daktilo edilmekte, 
hazırlanmakta ve abonelere gönderilmektedir. Abonelerin haricinde dergi 
Sinematek girişinde, film gösterimi yapılan yerlerde elden satılmaktadır. 
Kalan kısım ise bayilere bırakılarak ay sonunda toplanmaktadır.  

Genç Sinema dergisi, Ekim 1968-Nisan 1971 arasında on altı sayı 
çıkar. On altı sayfadan oluşan dergi iki kez 32 sayfa yayımlanır. Devrim 
ve sinema üzerine çeşitli yazıların, film eleştirilerinin ve Genç 
Sinemacılar’dan haberlerin yer aldığı derginin kapakları Genç 
Sinemacılar’ın film karelerinden oluşmaktadır. Fiyatı bir lira olan 
dergiler, otuz iki sayfa çıktığında 2,5 lira olur. Son üç sayıda ise fiyat 150 
kuruşa çıkar. (Soner, 2003: 73). 

Dergide önce birliktelik, kolektif iş yapma, dayanışma hakkında 
yazılar yer alırken daha sonraları kuramsallaşma tartışmalarını içeren, 
devrim sinemasının temellendirmeyi amaçlayan, bir model çizmek için 
uğraşan yazılara da yer verilir (Yılmaz ve Efe: 1999). “Genç sinema hep 
bir arayış içinde oldu, çeşitli üsluplara merak saldı, denedi, örneğin 
dogmacıları hatırlatan ve benzeri tezleri epik sinema ve yeni gerçekçilik 
tartışmaları ile birlikte gerçekleştirmeye çalıştı.” (Rıza, 2003: 50) 

Dergi ve film çalışmalarının yanı sıra Sinematek’teki çalışmalara da 
yardım eden Genç Sinemacılar, Sinematek’in bir personeli gibi faaliyet 
göstermektedirler. Film gösterimlerini düzenlemekte, filmleri taşımakta, 
etkinliklerde görev almaktadırlar. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

136 

Heyecan yüklü gençler boş durmaz. Sokaklara inilir. Grevler, 
gösteriler, mitingler belgelenir; kameraya alınır; kısa filmler çekilir; 
belgeseller yapılır. Taşınabilir oynatıcılar ile ulaşılabilen yerlerde bu 
ürünler gösterilir. Zihindeki politik düşüncenin izinde filmler çekilir. 
Ahmet Soner, yıllar sonra Onat Kutlar’ın ölümü üzerine Özgür Ülke’nin 
12 Ocak 1995 tarihli sayısına yazdığı “Onat İsyancıdır” başlıklı yazısında 
o günleri şöyle anlamaktadır: 

“O yıl gençlik hareketi; yürüyüşler, boykotlar ve mitinglerle günden 
güne tırmanmış, 6. Filonun gelişiyle doruk noktasına yükselmişti. ‘Kanlı 
Pazar’ diye anılacak olan o gün, Beyazıt'tan Taksim’e kadar yürünmüş, 
yürüyüş kolu meydana girerken saldırıya uğramıştı. Kuzgun Acar, Engin 
Ayça ve ben 16’lık, Ömer Tuncer ise 8'lik kameralarla olan biteni 
görüntülemeye çalışmıştık.” (Tuncer, 2003: 60, 61) 

Film yokluğu, kamera yokluğu, maddi yetersizlik, teknik 
imkânsızlıklar, Genç Sinemacılar’ın önünde büyük engellerdi. Kamera 
bulamayışlarını Ahmet Soner günlüğünde şu şekilde anlatır: “Senaryo ve 
filmler hazır ama kamera yok. Zaten topu topu 3–4 tane onaltılık kamera 
var İstanbul’da. Biri Robert Koleji sinema Kulübü’ne ait, öbürü Maden 
İş Sendikası’nın malı… Heykeltıraş Kuzgun’un Bolex’i meşgulmüş, 
geriye Celal Ülken’in kamerası kalıyor.” (Soner, 2003: 73) 

Karşılarına başka sıkıntılar da çıkar. Film yokluğu da bu sıkıntılardan 
biridir. “Bir de buna parasızlığı ve malzeme sıkıntısını ekleyin. Film 
alamıyorduk. Biz de parasız edinmenin yollarını arıyorduk. Örneğin, 
Ankara’da büyük bir yürüyüşü çekerken filmimiz bitti. Yürüyüş devam 
ediyor, belki büyük olaylar olacak. O zamanlar polisler de yürüyüşü 
çekiyorlardı. Polis arabasının içinde kutu kutu filmler olduğunu gördük. 
Hemen örgütlendik ve polis arabasının içindeki filmleri ele geçirdik. O 
sevinci unutamam, ganimet bulmuş gibi olduk.” (Görücü, 2007)  

Oldukça maliyetli olan film banyosu sorununu aşmak için filmlerini 
kendileri yıkarlar. (Yılmaz ve Efe, 1999). Gösterim yapabilmeleri için 
gerekli parayı bir arkadaşlarının kan satarak karşıladığını anlatan Enis 
Rıza (2003) bu olayı şöyle özetler: “Ahmet [Soner] ile ben bir Anadolu 
turnesine çıktık. Jeneratör, oynatıcı ve filmler. Tüm bunları yapabilmek 
için Hacettepe'de 90 kişi kan sattı ve biz bu parayla yemek programı 
yaptık. Sabahları çorba, onun dışında da 150 gram sarı leblebi ve kuru 
üzüm. Turnenin dönüşünde Adana'da kaldık. Geri dönmek için elimizde 
para yok, karnımız aç. Eski tüfek bir karı-koca bize acıdı ve üç gün 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

137 

evlerinde ağırladılar; otobüs biletlerimizi alıp İstanbul'a gönderdiler. Bu 
koşullarda çalışıyorduk.” 

Genç Sinemacılar, sorunlarını bir şekilde aşarak inandıkları devrim 
uğruna sinemayı bir araç olarak kullanırlar. Gerçekleşen her mitingi, 
gösteriyi, olayı çekme niyetindedirler. Genç Sinemacılar’ın çektikleri 
filmlerden ve kayıt altına aldıkları olaylardan bazıları şunlardır: 

• Gerze Tütün Mitingi 

• Anayasa Yürüyüşü 

• Grundig Grevi 

• Kanlı Pazar 

• Tuslog Olayı 

• DGSA Sanat Şenliği 

• Petrix ve Doğan Lastik Grevleri 

• Üniversite ve Gençlik Olayları 

• 6. Filoyu Protesto Gösterileri 

• Rıza Kuas’ın Karşılanması 

• Suyun Getirdikleri 

Hisar Kısa Film Yarışması’nda Ödül Alan Genç Sinemacılar  

Bağımsız sinema anlayışı Hisar Kısa Film Şenliği ile ilk çıkışını 
yapmıştır. Artık gençlerin çektikleri filmleri gösterebilecek bir şenlikleri 
vardır. Bu etkinlik ile bir araya gelen yönetmenler, kısa filmciler kendi 
aralarında tartışmaya, konuşmaya, fikir yürütmeye başlarlar. Genç 
Sinemacılar Hisar Kısa Film Şenliğine yoğun ilgi gösterir. Şenlikte farklı 
yıllarda, farklı dallarda ödül alır. (Asan, 2003b, 60–61) 

Hisar Kısa Film Yarışmalarında Ödül Alan Genç Sinemacılar 

1967 

• 8 mm Mansiyon Çirkin Ares (Artun Yeres)  

1968 

• 8 mm Jüri Özel Ödülü: Tedirgin Birisi (Veysel Atayman) 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

138 

• İzmit Sinema Derneği Gümüş Çınar Ödülü: Dilek Günü 
(Nurten Karaçivi) 

1969 

• 8 mm En iyi Film: Cumartesi-Pazar (Tan Oral) 

1970 

• 8 mm Mansiyon ve Jüri Özel Ödülü: Amerikan Filosu 
(Ömer Tuncer)  

 

Sinema Devrim Yolunda Bir Araçtı 

Genç Sinemacılar’ın amacı “bağımsız ve özgür bir sinemadır. 
Kapitalizmin bu eğlence aracını devrimin hizmetine sunmayı amaç 
edinen bu gençler sinemayı bir araç olarak görmüşlerdir. “Çünkü düzen 
değişmedikçe onun bir üstyapısal kurumu olan sinema da değişemez.” 
(Tuncer,  2003: 82) Onlar için sinema bir araç konumundadır. Devrimci 
düşüncelerini gerçekleştirecek, sonuçta devrime götürecek bir araçtır. 
“Devrim sinemasının sinematografik dilini araştıran genç sinema sonsuz 
ve diyalektik bir kurgudur.” (Genç Sinema Yürütme Kurulu, 2003: 71) 
İstedikleri kurallarını kendilerinin koyduğu özgür ve bağımsız bir 
sinemadır. 

Enis Rıza ise Genç Sinemacılar’ın amacını şöyle özetlemektedir: “Her 
anın, her olayın içinde tanık olmak ve görüntülemek… Tarihi ve hayatı 
kavramanın ve dünyayı değiştirmenin ipuçlarını yakalamak… 
Çözümlemenin ve soyutlamanın desteğini yakalamak… Politika ve sanat 
kuramları, sinema akımlarını öğrenme çabaları. Ustalarla tanışmak.” 
(Rıza, 2003: 49) 

Genç Sinema’nın 1968 Ekim’inde çıkan ilk sayısında Ece Ayhan 
oluşumun amaçlarını şu cümleler ile ifade etmektedir:  

“Genç Sinema dergisi, elinizdeki sayının yazılarından, içeriğinden 
belli olacağı gibi bir sanat dergisi değildir, bu amaçta olmayacaktır. 
Genç Sinema dergisi, Genç Sinemacılar’ın seslerine kamuoyuna 
duyurmaları, yetişmeleri ve birleşmeleri için bir ortamdır sadece. Kısa 
filmcilerin bir yayın organıdır. Bilinen sinema düzeninin dışında kalarak 
şimdilik kısa film yapan sinemacıların bağımsızlıklarını, 
devrimciliklerini, özgürlüklerini sürdürebilmeleri ve oluşturabilmeleri 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

139 

için bir araya gelişleridir, örgütlenmeye doğru bir adımdır. Dergide 
göreceğiniz adların hemen hiçbirinin amacı sinema yazarı olmak değil, 
doğrudan doğruya film yapmak, sinema sanatçısı olmaktır…” (Tuncer, 
2003, 81) 

Genç Sinema’nın 3 temel özelliği vardır (Yılmaz ve Efe, 1999): 

1- Devrimcidir. 

2- Yeşilçam’a ve ticari sinemaya karşıdır. 

3- Sinemayı stepne olarak kullandılar. 

Bu üç temel özellik çerçevesinde ürün veren Genç Sinemacılar, ticari 
sinemanın yarattığı uyuşukluğa ve sisteme dahil eden yapısına 
karşıydılar. Söylemleri bir başkaldırıydı. “Genç Sinema, sinema ve 
politika ilişkileri, devrimci sinema, ticari sinemaya karşı net bir duruş, 
kesin bir anti-kapitalist karakter ile kendisini dışa vurmuştu. Yaptıkları 
eylemler, çektikleri filmler, bildirileri hep bu karakteri taşır. Bu açıdan 
da, Türkiye sinema tarihinde devrimci sinema tartışmalarında bir 
başlangıç noktasıdır, tüm naifliğine ve teorik donanımsızlığına rağmen.” 
(Görücü, 2007) 

Genç Sinemacılar’dan Ömer Tuncer varlık sebeplerini mevcut düzene 
antitez olmalarına dayandırmaktadır. “…her egemen ve yönetici sınıf 
kendini tasfiye edecek antitezi de kendi düzeninde yaşatır ve geliştirir… 
İşte biz “GENÇ SİNEMACILAR”  bu antitezi hem estetik hem de siyasal 
yönden tarihin akışı doğrultusunda geliştirmeyi bir ödev sayıyoruz.” 
(Tuncer, 2003: 82)  

İnandıkları devrim uğruna mücadele eden Genç Sinemacılar, bu 
bağlamda belgesel filmler, kısa filmler çekmiş, miting, grev, gösteri gibi 
toplumsal olayları kayıt altına almışlardır. Hem sinemasal bağlamda hem 
de toplumsal tarih bağlamında ürünler veren Genç Sinemacılar, sinema 
bilgisinden yoksundular. Ancak idealist yapıları içinde bir yandan 
kendilerini eğitir bir yandan da ürünler verir. Yurtdışından getirdikleri 
dergiler, onlara destek olan Onat Kutlar, Ece Ayhan gibi yazar ve sinema 
eğitimi almış arkadaşları yardımıyla sinema bilgilerini artırırken ellerinde 
kamera ile sokağa çıkıp kendileri de keşif yapıyor, kurgusal çarpıtmadan 
uzak hayatın içinden görüntüler çekiyorlardı. “Hiçbirimizin teknik bilgisi 
yoktu. Kitaplar okuyorduk ve nasıl film yapılacağını, işin banyosunu 
falan öğrenmeye çalışıyorduk.” (Görücü, 2007) Kendi imkânlarınca 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

140 

öğrenmeye çalıştıkları sinemanın ilk dönemlerinde oldukça zorlanırlar. 
Önlerinde herhangi bir örnek yoktur. Her şeyi sıfırdan öğrenirler. “Genç 
Sinema bir zorunluluktu, dışta kalamamanın bir sonucu. Kendi 
bünyesindeki karşıtlıkları da düşünecek olursa her şeye karşı olmak her 
şeyi yeniden öğrenmek ve kurmak durumundaydı ve orada sıfır 
noktasında bocalaması kaçınılmazdı.” (Atayman, 2003: 57).  

Genç Sinema, öz ve biçimi devrimci açıdan bir arada düşünür (Yılmaz 
ve Efe, 1999). Hem içerik hem de uygulama olarak Genç Sinema, 
devrimci çizginin dışına çıkmamaktadır. Birincil amaç devrimdir. İçerik 
olarak devrim işlenmelidir. Bu işleyiş kolektif bir çalışma içinde 
gerçekleştirilmeli ve ürün hiçbir maddi karşılık beklemeden halka 
iletilmelidir. Genç sinemacıların çalışma şekli bu prensiplere göre 
oluşmuştur. Kolektif olarak devrimi yansıtacak şekilde üretilen ürünler, 
halka, işçilere, emekçilere ücretsiz olarak gösterilmiştir.  

“Genç sinema yaban bir hareketti; ama biz birbirimizin filmlerini çok 
severdik. Çünkü her film hepimizin filmiydi ve herkesin filmiydi.” (Rıza, 
2003: 51) diyerek Genç Sinemacılar’ın birlik inancını ortaya koyan Enis 
Rıza, bir söyleşisinde bu toplu hareketin, filmleri, ortak bir şeyler 
üretmek için çektiğini ifade eder. “Genç Sinema toplu bir hareketti. 
İnsanlar bir araya geldi. Sayı artınca, istenildi ki beraberce bir şeyler 
çekilsin. Zaten o dönemler gündemi işgal eden önemli olaylar vardı, 
öğrenci hareketleri falan...” (Görücü, 2007) 

Gençlik heyecanı ve amatör ruh ile başlayan süreçte halk için halka 
dair görüntüler çeken Genç Sinemacılar, kendilerini devrim sürecinde 
kabul etmiş ve sanki devrimi kameraya alıyormuş duygusu ile titiz ve 
disiplinli çalışmalar yapmışlardır (Yılmaz ve Efe, 1999). Her “anı” 
kaydetmek şarttır. Nerde bir miting gösteri, yürüyüş, grev varsa oraya 
gidilmeli ve o an çekilmelidir. Çekilen çileler, ıstıraplar, çalışmalar, 
eylemler birer devrim belgesidir ve kayda alınmalıdır. Amaç halkın 
yaşadıklarını, yaptıklarını, sanatını ortaya çıkarmaktır. Hayatın öyküsünü 
anlatmak, kamerayı sokağa indirmek ve çıkan ürünü yine sokaktaki 
insanlara izletmekle mümkündür (Yılmaz ve Efe, 1999). Bir başka 
ifadeyle “Önemli olan yapıtlardır. Yapıtlar halka ulaştırılmalıdır. Gerçek 
bildirileri yapıtlar oluşturacaktır.” (Yılmaz-Efe, 1999) Göstermenin 
vuruculuğu ve görerek öğrenmenin kalıcılığı, Genç Sinemacıları 
sinemaya yaklaştıran önemli etkenlerden biridir. Halkın yaşadıklarının, 
devriminin niteliklerinin etkili bir gösterimi bir bildiri niteliğindedir ve 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

141 

yazılı metinden çok daha güçlüdür. Bir militan gibi kamerayla 
eylemlerini gerçekleştirir ve perde de göstererek seslerini duyururlar.  

Enis Rıza bir söyleşinde kısa ama bir o kadar etkili bu sinema 
hareketini iki cümleyle şöyle ortaya koyar. “Genç Sinema, “devrimci, 
halka dönük ve bağımsız bir sinemanın” yaratılması için yola çıktı. Fakat 
bir akım olamadı, bir hareket anlamına geldi. Çekilen kısa filmler 
belgesel ağırlıklıydı; mitinglerden görüntüler, çatışmalar, önemli olaylar, 
“genç sinemacıların pelikülüne yansıdı. Türkiye sinema tarihinde, kısa ve 
belgesel film alanında ilk toplu çıkış oldu.” (Görücü, 2007)  

Hisar Kısa Film Şenliği’nden Devrim Sineması Şenliği’ne 

Genç Sinemacılar, Hisar Film Şenliği’nin ve ağırlıkla Onat Kutlar 
yönetimindeki Sinematek’in politik tavrını yeterli bulmadılar. Oldukça 
faal geçen 1960’ların sonunda söylemlerini sertleştiren Genç Sinemacılar, 
önce sponsoru Shell olduğu için Hisar Kısa Film Şenliği’ne sonra da 
halka ve işçilere gösterimler yapmadığı için Sinematek’e karşı çıktılar 
(Soner, 2003: 62). Sinematek’te herkes film izleyememekteydi. Devrimci 
dünya görüşü ve sinema anlayışı ise bu tür bir yaklaşımı kabul etmezdi. 
Oysaki Genç Sinemacılar, filmleri herkesin izlemesini istiyordu. 
“Sinematek’te parası olanlar film izleyebiliyordu, işçiler de halk da 
izlesin istiyorduk, filmleri anlamayacağını bile bile…” (Yılmaz ve Efe, 
1999) Sinematek tarafından himaye edildikleri söylentilerinin çıkması 
Genç Sinemacıları daha da rahatsız etmiştir. “1971 öncesinde 
Sinematek’in Amerikan Deneysel filmlerini “Yeraltı Sineması” olarak 
sunuşuna da karşı çıkan Genç Sinemacılar, bir bildiri yayınlayarak, 
derneği “emperyalizme hizmet etmek” ile suçlamıştır.” (Tuncer, 2007) 
Onlara göre Sinematek, Amerikan kültür emperyalizminin temsilcisi 
konumundadır. Kendi ifadeleriyle “Artık bağımsız olmanın zamanı 
gelmiştir.” Sinematek binasından ayrılarak Galatasaray’da bir yer 
kiralayıp eşyalarını oraya taşırlar (Tuncer, 2003: 64). Kurallarını kendi 
koydukları sinema anlayışı içinde artık tam bağımsız ve özgürdürler. 

Hisar Kısa Film Şenliği’nin dışarıdan destek alması ve 3. Hisar Kısa 
Film Şenliği’nde uygulanan sansür kopma noktası olmuştur. Onat Kutlar 
ve Hisar Kısa Film Şenliği’ni keskin bir dille eleştirirler ve protesto 
olarak 4. Hisar Kısa Film Şenliği’ne katılmama kararı alırlar. Çünkü 
Hisar Kısa Film Şenliği ilkesiz bir şenliktir. Hisar Kısa Film Şenliği ve 
Sinematek, burjuva sanatı yapmakta ve burjuva sanatını 
desteklemektedir. Bu düşünsel yol ayrımı ve keskin politik duruş Genç 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

142 

Sinemacılar arasında tartışmalara neden olur. Bu kuruluşların 
burjuvalığını yadsımayan ancak ortak bir noktada buluşup, bir platform 
oluşturulması fikrini de kabul etmeyen Oğuz Alpöge ve Ömer Tuncer 
Genç Sinemacılar’dan ayrılır. Mustafa Irgat, Artun Yeres, Mehmet 
Gönenç, Tanju Akerson, Ayten Yalçın, Ömer Pekmez de Sinematek’in 
çıkardığı “Film 70” dergisine geçer (Yılmaz ve Efe, 1999). 

Genç Sinemacılar, politik duruş ve tavırlarını destekler nitelikte, 4. 
Hisar Kısa Film Şenliği’ne alternatif olarak, nasıl bir festival yapılması 
gerektiğini göstermek için bir festival düzenlemeye karar verirler. 1970 
yılında tüm hazırlıklar tamamlanarak 1. Devrim Sineması Şenliği adı 
altında İstanbul, Antalya, Ankara, Adana ve Mersin’de üçer günlük 
gösterimler ve etkinlikler düzenlenir (Soner, 2003: 62).  

İstanbul’da Gümüşsuyu’ndaki İTÜ binasında, Aksaray’daki TÖS’ün 
binasında olmak üzere iki yerde gösterimler yapılır. 22–25 Mayıs tarihleri 
arasında yapılan gösterimler dört gün sürer. Ertesi gün Ankara’ya gidilir. 
26–28 Mayıs tarihlerinde Ankara Birlik Tiyatrosu’nun Çankaya 
Salonu’nda üç gün üç gece gösterim yapılır. 4 Haziran’da Antalya TÖS 
Salonu’nda şenlik filmleri Antalyalılarla buluşulur; oradan Adana ve 
Mersin’e geçilir (Soner, 2003:  62). 

I. Devrim Sineması Şenliği’ne Katılan Filmler (Asan, 2003, 63) 

Belgesel Filmler 

16 mm 

• Gerze Tütün Mitingi  

• Kanlı Pazar 

• Tuslog Olayları  

• İstanbul Olayları  

• 29 Nisan  

• 10 Haziran 

• Che Guevera  

8 mm 

• Ankara’nın Çöpleri 

• Taylan: Özgür’ün Cenaze Töreni 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

143 

• İmran Öktem Yürüyüşü 

• Altıncı Filo 

• Nallıhan Orman Köylüleri 

• Görüntüler 70 

• Suyun Getirdikleri 

 

Kurmaca Filmler/İmgesel Filmler 

16 mm 

• Bir Alamanya ki…/Yakup Barokas 

• Kentteki Yabancı/Veysel Atayman 

• Kördüğüm/Muammer Özer 

• Sayım Günü Çakırı da Saydılar/Ahmet Soner 

Şenlikte herhangi bir yarışma jürisi yoktur. Filmleri anket yoluyla halk 
seçmektedir. 

Genç Sinemacılar ve Onat Kutlar Kavgası 

İstanbul’daki Şenlik filmlerini izleyen Onat Kutlar, “İşe Saygı” 
başlığıyla “Genç Sinema”yı eleştiren uzun bir yazı yazar. Yazı, 19 Kasım 
1970 tarihli Yenigün gazetesinde yayımlanır. “İlk adımlar, ürkek, 
dağınık, bilinç yönünden yetersizdi. Ama ilgi gördü… Bu yeni hareket 
bazı çevrelerce küçümsenir, boğulmak istenirken, bazı kimselerce de çok 
büyütüldü.” ifadeleriyle eleştirisine başlayan Onat Kutlar, Genç 
Sinema’yı üç ana noktada eleştirmektedir. (Kutlar, 2003: 65) 

1. Amatörlere ve ilk adımlara gösterilen hoşgörünün kötüye 
kullanılması 

2. Sanatçı sorumluluğuna verilen önemin azlığı (Özeleştiri) 

3. Filmin ve genel olarak sinemanın yapısal sorunları üzerine 
gereğince düşünülmemesi, bir filmin her şeyden önce bir sanat 
yapısı olduğunun kavranmayışıdır. 

1. Devrim Sineması Şenliği’ne katılan filmler için “Gözleri bozacak 
kadar kötüydü.” diyen Onat Kutlar, “Türkiye’deki sinemacı gençler 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

144 

bundan böyle teknik ve yapısal sorunları çözülmüş filmlerle kamuoyu 
önüne çıkmadıkları sürece, savların ve eylemlerinin bağımsız sinema 
hareketine sadece zararı olacağını bilmelidirler.” diyerek sözlerini 
tamamlar. 

Genç Sinemacılar adına Mete Tanju (Kurtarel) bir metin kaleme alır. 
Metin uzun olduğu için hiçbir yerde yayımlanmaz ancak 4 Ocak 1971’de 
Sinematek’te yapılan bir toplantıda okunur. (Genç Sinema Yürütme 
Kurulu, 2003, 71) Genç Sinemacılar, Onat Kutlar’a verdikleri cevabın 
sonunda “Herkes yerini bulmuş, saflar belli olmuştur. Gün bugündür. 
Hodri Meydan!”  sözleri ile meydan okurlar. Ahmet Soner o günleri 
şöyle anlatmaktadır: 

“Onat Ağabey de filmlerimizi izledi. Yeni Gün gazetesinde uzun bir 
yazı yazdı, haklı olarak bizi eleştirdi. Çok büyük konuşuyorduk ama 
yaptığımız filmler çok ilkeldi. Teknik sorunları çözümleyememiştik henüz. 
Ama burnumuzdan kıl aldırmıyorduk, çok saldırgan bir yanıt hazırladık. 
Yazının başlığı bile ürkütücüydü: “Onat'gillere Cevabımızdır.” 

Bu yazıdan sonra Sinematek Derneği’ne savaş açtık. Niyetimiz ilk 
genel kurulda derneği ele geçirmekti. Çocukça bir düşünceydi bu. Ayrıca 
ele geçirsek bile orayı siyasi bir partiye çevirir ve üç günde 
kapatılmasına yol açardık. 

Dernek aleyhinde yazdığımız bildirileri derneğin kapısında üyelere 
dağıtıyor, film gösterilerinin yapıldığı salonların girişinde dergimizi 
satıyorduk.” 

Bu tartışmaların içinde Genç Sinemacılar, çalışmalarına devam eder. 
Genç Sinema dergisinin son sayısında (Nisan 1971, Sayı: 16) “Ulusal 
Devrimci Sinema Şenliği”nin Ekim 1971’de yapılacağı duyurulur. Ama 
belirtilen tarihe kadar dergi kapanır, topluluk dağılır. 12 Mart darbesi her 
şeyin sonu olur. Genç Sinemacılar arananlar listesindedir. Dergi binası 
basılır. Genç Sinemacılar’dan bazıları tutuklanır bazıları kaçar. Dergi 
binasındaki malzemeler 25 Şubat 1978’de DİSK’e teslim edilir. Oradan 
da TRT’ye geçer (Yılmaz ve Efe, 1999). 

Genç Sinema’nın ardından Çağdaş Sinema ve Gerçek Sinema aynı 
çizgide yayın yapmaya çalışır.  

 

 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

145 

Sonuç 

Türkiye’de siyasi hayatın en çalkantılı döneminde, 1965-1971 yılları 
arasında, siyasi bir düşünce ile sinemayı birleştiren Genç Sinemacılar, 
kısa süre de olsa etkili çalışmalara imza atmış bir harekettir. Devrimci 
düşünceden beslenen ve dönemin devrimci zihniyetini sinemaya taşımayı 
amaçlayan Genç Sinemacılar, sinemanın kitleleri etkileyen ve 
yönlendiren gücünden yararlanarak devrime katkıda bulunmayı, devrimi 
anlatmayı amaçlamıştır.  

Halkı anlatmayı, halkı anlatmak için sokağa inmeyi prensip edinen ve 
ellerinde kamera ile devrimci düşünceye hizmet edecek her türlü görüntüyü 
kameraya alan Genç Sinemacılar keskin politik duruşları, taviz vermez 
tutumları ile zaman içinde bölünmüş 12 Mart muhtırası ile dağılmıştır.  

Yaşam süreçleri içerisinde birçok belgesel ve kısa film çeken, grev, 
miting, yürüyüş, protesto gibi görüntüleri kaydeden, 16 sayılık sinema 
dergisi, “Genç Sinema”yı, çıkaran Genç Sinemacılar, birçok sinemacının, 
yazarın yetişmesine yardımcı olmuş, kolektif bir oluşumla ticari sinemaya 
alternatif bir hareketin olabileceğini göstermiştir. Yeterli kaynaktan ve 
bilgiden yoksun Genç Sinemacılar’ın kayda aldığı görüntüler günümüzde 
belgesel filmlerde, haberlerde, dizilerde halen kullanılmaktadır. Bir 
dönemin tanıklığını yapan bu belge görüntüler, tarihe ışık tutarken belge 
filmin de öneminin altını bir kez daha çizmektedir.  

Genç Sinemacılar, Genç Sinema Dergisi ile devrim sinemasının 
kuramsal alt yapısı içinde zemin hazırlamaya çalışmışlardır. Dergi aynı 
düşünceyi paylaşan gençler için toplayıcı bir unsur, farklı bir eylem 
olmuştur.   

Özkan Yılmaz ve Alper Efe’nin ifade ettiği gibi iyi, niyet, heyecan, 
coşku, amatör bir ruh ve gençlik ateşi ile dayanışma içinde militanca 
hayatı, tarihi, sokakları kameraya alan Genç Sinemacılar, alternatif bir 
sinema düşüncesinden yola çıkarak, devrimci düşünce dünyasından 
beslenmiş ve kolektif bir anlayış içerisinden devrimci ürünler vermiş bir 
sinema topluluğu olarak Türk Sineması’ndaki yerlerini almışlardır. 

Türk Sineması’nda bu ilk toplu başkaldırı hareketi hem Türk belgesel 
film hem de Türk kısa film tarihi açısından son derece önemli bir yere 
sahiptir. Bugün 60’lı ve 70’li yılları içine alan belgesel, film ve haber 
çalışmalarının birçoğunda Genç Sinemacılar’ın çektiği görüntüler 
kullanılmaktadır. 



Medya Endüstrisi Çalışmaları 

 
 

146 

KAYNAKÇA 
Asan, U. (2003). I. Devrim Sineması Şenliği, Belgesel Sinema, 3, 63. 
Asan, U. (2007). Genç Sinema’nın tarihine bir fon denemesi, (Çevrimiçi) 

movies.groups.yahoo.com/group/kisafilm/message/5704, Erişim Tarihi: 25 Mayıs 2007. 
Asan, U. (2003b). Hisar Kısa Film Şenliği, Belgesel Sinema, 3, 60–63.   
Atayman, V. (2003). Genç Sinema yaşıyor, Belgesel Sinema, 3, 52–59. 
Şasa, A. (2003) Yeşilçam günlüğü, İstanbul: Gelenek Yayıncılık. 
Genç Sinema Yürütme Kurulu (2003). Onatgiller’e cevabımızdır, Belgesel Sinema, 3, 68–72. 
Görücü, B. (2007) Enis Rıza söyleşi, Çevrimiçi: 

http://www.yesilcam.gen.tr/arastirma/sinematutkusu.html, Erişim Tarihi: 27 Mayıs 2007. 
Kutlar, O. (2003).  İşe saygı, Belgesel Sinema, 3. 
Özgüç, A. (2005). Türlerle Türk Sineması (Dönemler / Modalar / Tiplemeler), İstanbul, Dünya 

Kitapları. 
Özön, N. (Mart 1995). Karagözden sinemaya (Türk Sineması ve sorunları) 1. Cilt. Ankara: 

Kitle Yayınları.  
Özön, N. (1995). Karagözden sinemaya (Türk Sineması ve sorunları) 2. Cilt. Ankara: Kitle 

Yayınları. 
Refiğ, H. (2009). Ulusal Sinema Kavgası, İstanbul: Dergâh Yayınları. 
Rıza, E. (2003). Türkiye Sineması ve Genç Sinema, Belgesel Sinema, 3, 45–51. 
Scognamillo, G. (2010). Türk Sinema tarihi,  3. Baskı., İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 
Soner, A. (2003). Devrim Sineması Şenliği, Belgesel Sinema, 3, 62. 
Soner, A. ve Tuncer, Ö. (2003). Genç Sinemacılar, Belgesel Sinema, 3, 45–51. 
Tuncer, Ö. (2003).  Ahmet SONER’den Onat Kutlar’ın Ölümü Üzerine, Belgesel Sinema, 3, 

64–67. 
Tuncer, Ö. (2007). Türk belgesel sineması, Çevrimiçi: www.kameraarkasi.org, Erişim  
Tarihi: 27 Mayıs 2007. 
Tuncer, Ö. (2003). Yitirdiklerimizden alıntılar ya da devrim estetiği, Belgesel Sinema, 3, 81–

89. 
Soner, A. (2003).  Eski Defterler, Belgesel Sinema, 3, 73–79 
Yılmaz, Özkan-Efe, Alper, Genç Sinema, Belgesel 1999, 32’ 
 

 

 

http://movies.groups.yahoo.com/group/kisafilm/message/5704
http://www.yesilcam.gen.tr/arastirma/sinematutkusu.html

