
TEFSİR, KIRAAT
VE FIKIH ARAŞTIRMALARI:
KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR

Editörler

DOÇ. DR. MENDERES GÜRKAN, DOÇ. DR. YAKUP UZUN



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR
Editörler: Doç. Dr. Menderes Gürkan, Doç. Dr. Yakup Uzun

Yayınevi Grubu Genel Başkanı: Yusuf Ziya Aydoğan (yza@egitimyayinevi.com) 
Genel Yayın Yönetmeni: Yusuf Yavuz (yusufyavuz@egitimyayinevi.com)
Sayfa Tasarımı: Kübra Konca Nam
Kapak Tasarımı: Eğitim Yayınevi Tasarım Birimi

T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı
Yayıncı Sertifika No: 76780

E-ISBN: 978-625-385-762-2
1. Baskı, Ocak 2026

Kütüphane Kimlik Kartı
TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR
Editörler: Doç. Dr. Menderes Gürkan, Doç. Dr. Yakup Uzun
VI+131 s., 160x240 mm
Kaynakça var, dizin yok.
E-ISBN: 978-625-385-762-2

Copyright © Bu kitabın Türkiye’deki her türlü yayın hakkı Eğitim Yayınevi’ne aittir. Bütün 
hakları saklıdır. Kitabın tamamı veya bir kısmı 5846 sayılı yasanın hükümlerine göre 
kitabı yayımlayan firmanın ve yazarlarının önceden izni olmadan elektronik/mekanik 
yolla, fotokopi yoluyla ya da herhangi bir kayıt sistemi ile çoğaltılamaz, yayımlanamaz. 

Yayınevi Türkiye Ofis: İstanbul: Eğitim Yayınevi Tic. Ltd. Şti., Atakent mah.                                       
Yasemen sok. No: 4/B, Ümraniye, İstanbul, Türkiye

Konya: Eğitim Yayınevi Tic. Ltd. Şti., Fevzi Çakmak Mah. 10721 Sok. B Blok,                                      
No: 16/B, Safakent, Karatay, Konya, Türkiye 
+90 332 351 92 85, +90 533 151 50 42 
bilgi@egitimyayinevi.com

Yayınevi Amerika Ofis: New York: Egitim Publishing Group, Inc. 
P.O. Box 768/Armonk, New York, 10504-0768, United States of America 
americaoffice@egitimyayinevi.com

Lojistik ve Sevkiyat Merkezi: Kitapmatik Lojistik ve Sevkiyat Merkezi, Fevzi Çakmak Mah.              
10721 Sok. B Blok, No: 16/B, Safakent, Karatay, Konya, Türkiye 
sevkiyat@egitimyayinevi.com

Kitabevi Şubesi: Eğitim Kitabevi, Şükran mah. Rampalı 121, Meram, Konya, Türkiye 
+90 332 499 90 00 
bilgi@egitimkitabevi.com

İnternet Satış: www.kitapmatik.com.tr 
bilgi@kitapmatik.com.tr



 
 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖN SÖZ .................................................................................................. IV 

BÖLÜM 1: ELMALILI MUHAMMED HAMDİ YAZIR’IN HAK 
DİNİ KUR’AN DİLİ TEFSİRİNDE VAHYİN ÇERÇEVESİ: ŞÛRÂ 
SURESİ ÖRNEĞİ ................................................................................... 1 
Mehmet Demirci, Berna Usta 
 

BÖLÜM 2: HZ. ÎSÂ’NIN (A.S.) REF‘İ VE NÜZÛLÜ MESELESİNE 
DAİR TEFSİR YAKLAŞIMLARI: SAFVETÜ’T-TEFÂSÎR VE 
BEYÂNÜ’L-HAK ÖRNEĞİNDE MUKAYESELİ BİR       
İNCELEME ........................................................................................... 18 
Lokman Bedir, Abdullah Özbek 
 

BÖLÜM 3: KIRAAT İLMİ’NDE İHTİYÂR’IN TANIMI, 
KAYNAĞI VE GELİŞİM SÜRECİ .................................................... 46 
Ömer Özbek, Omar Abdulrahman Othman 
 

BÖLÜM 4: KIRAAT VE ORYANTALİZM ...................................... 72 
Yakup Uzun 
 

BÖLÜM 5: EL-FETÂVA’L-VELVÂLİCİYYE'NİN İBADETLER 
BÖLÜMÜNDE YER ALAN FIKIH KAİDELERİNİN ANALİZİ .. 91 
Menderes Gürkan, Atiqurrahman Sabiry 

  



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

IV 

 

ÖN SÖZ 
İslâmî ilimler içerisinde tefsir, kıraat ve fıkıh ilimleri önemli alanlardandır. 

Kur'ân kaynaklı ilimler olmaları hasebiyle tefsir ve kıraat ilimlerinin 
ehemmiyeti malumdur. Ayrıca Kur'ân, sünnet, icma vb. diğer delillerden 
çıkarılan fıkıh ilmi insanlar için, hem öğüt ve tutanlara hidayet ve hem de 
inananlar için rahmet, müjde ve huzur kaynağı olarak aynı önemi haizdir. 
Tefsir ilmi Kur'ân’ın manasının anlaşılmasına ve kapalı görünen ayetlerin 
üzerindeki perdenin kaldırılmasına hizmet eden bir ilimdir. Tefsir sayesinde 
muhkem, müteşabih ve diğer hususlar anlaşılmış ve Kur'ân’ın manasını daha 
anlaşılır kılma çabasında olan müfessirlerimiz nice eserler vermişlerdir. Yine 
ilimlerin en faziletlisi Kur'ân’a en yakın olması hasebiyle kıraat ilmi olarak 
ifade edilmiştir. Kıraat ilmi, Kur'ân’ın okunma keyfiyetlerini, onu 
nakledenlerine nispetle bilmeyi ifade eder. Bundan başka manaya ve ahkâm’a 
etki eden ancak kıraat vecihlerini bilmeyen kimselere gizli kalan mana 
hazinelerini de içinde barındıran vücuhâtı konu almıştır. Bu konumu ile 
Kur'ân’ın zengin manalarını içinde barındıran ve ahkâmın inceliklerine 
kendisiyle fukahanın yol bulabildiği, anlam derinliklerini de kuşatan yine 
kıraatlerdir. Fıkıh ilmine gelince; kişinin lehine ve aleyhine olan şeylerin 
hükümlerini kendisiyle bildiği bir ilimdir. Fıkıh bir usüle dayanmakta ve bu 
usül üzere çıkarılan hükümler yöntem farklılaştıkça kısmen ve özellikle 
furuatta farklılaşmaktadır. Bu cümleden olarak Hanefi usulü ve yöntemine 
göre aynı delillerden çıkarılan hükümler Şafiî yöntem ve usulüne göre farklı 
bir sistematikle ele alındığında farklı bir sonuca varılabilmiştir. Ancak 
mezhepler arasındaki bu farklılıklar temel konularda değil fıkhın birçok 
meselesi arasından furuata dair olan belli bazı konulardadır. Bunların tümüne 
bir kitap içerisinde değinmek bu ilimlerin engin alanı için mümkün olmayan 
bir işe girişmek olacağından burada bir araya gelen akademisyenler olarak bu 
ilimlere dair bazı klasik ve çağdaş yönelimleri konu almışlardır. Çalışmada 
incelenen konular ikisinde lisansüstü öğrencilerimizin tez çalışmalarına dair 
olan alanlarda şekillenmiştir.  

İlk bölümde “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın Hak Dini Kur’an Dili 
Tefsirinde Vahyin Çerçevesi: Şûrâ Suresi Örneği” adlı çalışmayı Mehmet 
Demirci, yüksek lisans öğrencisi Berna Usta ile birlikte hazırladılar. Bu 
bölümde tefsir çeşitlerinin hemen her birine kısa örnekler vererek genel 
anlamda vahiy ve özelde ise Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın Hak Dini 
Kur’an Dili adlı tefsirinde vahyin nasıl ele alındığını ortaya koymaya 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

V 

çalıştılar. Örneklem olarak Şûrâ Suresi bu tefsirde ele alındığından ve bu sure 
özelinde vahyin boyutlarını ortaya çıkan diğer bir iki mesele ile birlikte 
değerlendirerek vahyin Elmalılı Tefsiri’nde nasıl konu edildiğine dair bir fikir 
vermeye çalıştılar. 

İkinci bölümde, “Hz. Îsâ’nın (a.s.) Ref‘i ve Nüzûlü Meselesine Dair Tefsir 
Yaklaşımları: Safvetü’t-Tefâsîr ve Beyânü’l-Hak Örneğinde Mukayeseli Bir 
İnceleme” adlı çalışmayı Lokman Bedir, yüksel lisans öğrencisi Abdullah 
Özbek ele aldılar. Bu çalışma modern döneme ait iki önemli tefsirde Hz. 
İsâ’nın nuzülü gibi güncel bir tefsir meselesini konu edindiğinden 21. asrın 
başlarında müfessirlerimizin belli bir kısmının meseleye bakışını ortaya 
koyması açısından önem arz etmektedir. 

Üçüncü bölümde “Kıraat İlmi’nde İhtiyâr’ın Tanımı, Kaynağı ve Gelişim 
Süreci” ismini taşıyan çalışmayı Ömer Özbek, Iraklı doktora öğrencisi olan 
Omar Abdulrahman Othman birlikte yaptılar. Bu çalışmada ele alınan konu 
kıraat ilminin temel meselelerinden olan ihtyâr meselesidir. Ortaya çıkışından 
günümüze kadar çalışma kapsamının ölçüleri içerisinde ele aldıkları bu 
kavramın hem klasik hem de modern çağın anlayış ve yaklaşımlarını ışık 
tutması konuyu daha ehemmiyetli kılmaktadır. Bu sayede kardeş ülkelerden 
ülkemize gelen öğrencilerimizin bir akademisyen olarak yetişme sürecine 
hocalarımızla yaptıkları bu çalışmalarla katkı sağlanmış olması bizleri ayrıca 
mutlu etmektedir.  

Dördüncü bölümde yine kıraat ve Kur'ân okuma alanında öğretim üyesi 
olan Yakup Uzun’un hazırladığı “Kıraat ve Oryantalizm” adını taşıyan 
çalışma yer almaktadır. Uzun, bu çalışmasıyla oryantalist literatürde Kur’ân 
ve kıraat ilimlerine yönelik ileri sürülen iddiaları eleştirel bir bakış açısıyla 
incelemiştir. Araştırmada, söz konusu iddiaların ilmî temellerini sorgulamış; 
özellikle mesnetsiz ve genelleyici yaklaşımları, tarihsel bağlamları dikkate 
alarak değerlendirmiştir. İnceleme sürecinde, oryantalist söylemin tamamını 
kuşatma iddiası yerine, Kur’ân ve kıraat alanıyla doğrudan ilişkili görüşlere 
odaklanmıştır. Bu çerçevede iddiaları mümkün olduğunca kronolojik bir 
düzen içerisinde sunmuş hem tarihsel süreklilik hem de düşünsel dönüşüm 
ortaya koymaya çalışmıştır. Çalışmanın, konuya dair daha dengeli ve ilmî 
değerlendirmelere katkı sunması beklenmektedir.   

Beşinci ve son Bölüm ise “El-Fetâva’l-Velvâliciyye'nin İbadetler 
Bölümünde Yer Alan Fıkıh Kaidelerinin Analizi” adını taşımaktadır. Fıkıh ilmi 
ile alakalı olan bu ksımı Menderes Gürkan ve Afganistan’da Takhar 
Üniversitesi, Şeriat Fakültesi Fıkıh ve Hukuk Anabilim dalında öğretim 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

VI 

görevlisi olarak çalışan Atiqurrahman Sabiry birlikte hazırlamışlardır. Bu 
çalışmanın, uluslararası alanda görev yapmakta olan akademisyenlerin 
ülkemiz bilim insanları ile birlikte yaptıkları ortak çalışma olması ayrıca 
sevindiricidir. 

Kitabımızın oluşmasına hazırladıkları bilimsel üretimleri ile katkı sağlayan 
bölüm sahibi hocalarımıza tek tek teşekkür ediyor ve çalışmalarında başarılar 
diliyoruz. İkinci olarak bu çalışmalara katkıda bulunan doktora ve yüksek 
lisans öğrencilerimize içten teşekkürü borç biliyoruz. Ayrıca bu mütevazı 
araştırmalarımızı bir kitap halinde yayınlama konusunda özveri gösteren 
Eğitim Yayınları çalışanlarına da hem kendimiz hem de tüm hocalarımız adına 
şükranlarımızı arz ediyoruz.  

Bizleri ilim yolunda hizmetkâr kılan Yüce Allah’a hamd ediyor, Kur’ân’ı 
yaşayan ve kıyamete kadar örnek hayatıyla bizlere bir model olan kutlu 
Peygamberimiz Hz. Muhammed Mustafa’ya salât ve selam ediyoruz.  

Gayret bizden tevfîk Yüce Allah’tandır.  

 
      EDİTÖRLER 

Doç. Dr. Menderes GÜRKAN &  
  Doç. Dr. Yakup UZUN  
    Ocak-2026, Kayseri 

  



 
 

BÖLÜM 1: ELMALILI MUHAMMED HAMDİ YAZIR’IN HAK DİNİ 
KUR’AN DİLİ TEFSİRİNDE VAHYİN ÇERÇEVESİ: ŞÛRÂ SURESİ 
ÖRNEĞİ 

Mehmet Demirci*, Berna Usta** 

 

GİRİŞ  

Vahiy, ilâhî hitabın insanlıkla buluştuğu temel zemin olarak İslâm 
düşüncesinin merkezinde yer alan kavramlardan biridir. Nübüvvet, ilâhî 
kelâmın mahiyeti, akıl–vahiy ilişkisi ve kutsal metnin anlaşılması gibi birçok 
temel mesele, vahiy anlayışı etrafında şekillenmiştir. Kur’ân-ı Kerîm’in doğru 
biçimde anlaşılabilmesi ise vahyin kaynağı, muhtevası ve peygamberlere geliş 
keyfiyetinin sağlıklı bir şekilde kavranmasına bağlıdır. Bu bağlamda vahiy, 
yalnızca tarihsel bir olgu değil; inanç, bilgi ve ahlâk alanlarını kuşatan 
süreklilik arz eden ilâhî bir rehberlik olarak değerlendirilmelidir. 

Cumhuriyet dönemi Türk tefsir geleneğinin en önemli temsilcilerinden biri 
olan Elmalılı M. Hamdi Yazır (ö. 1942), Hak Dini Kur’an Dili isimli tefsirinde 
vahiy meselesini lugavî, kelâmî ve tefsirî boyutlarıyla ele almış; klasik tefsir 
mirasını modern dönemin ilmî ve fikrî sorunlarıyla buluşturan özgün bir 
yaklaşım ortaya koymuştur. Elmalılı, vahyin mahiyetini açıklarken bir yandan 
geleneksel müfessirlerin görüşlerini titizlikle değerlendirmiş, diğer yandan 
akılcı ve pozitivist eleştiriler karşısında vahyin imkânını, gerekliliğini ve 
bağlayıcılığını savunmuştur. Onun vahiy anlayışı, vahyi aklın alternatifi değil; 
aklı tamamlayan ve yönlendiren ilâhî bir bilgi kaynağı olarak 
konumlandırması bakımından dikkat çekicidir. 

Bu çerçevede Şûrâ Suresi, vahyin keyfiyeti ve peygamberlerle olan 
ilişkisinin açık biçimde ortaya konulduğu nadir surelerden biri olarak özel bir 
konuma sahiptir. Özellikle 51. ayet, vahyin geliş şekillerini üç ana başlık 
altında toplaması sebebiyle müfessirler tarafından “vahyin çerçevesini 
belirleyen ayet” olarak değerlendirilmiştir. Söz konusu ayet, Allah–insan 
iletişiminin sınırlarını ve yöntemlerini belirleyerek hem nübüvvet kurumunun 
imkânını temellendirmekte hem de ilham, rüya ve benzeri tecrübelerle teşrî’î 
vahiy arasındaki farkı netleştirmektedir. Elmalılı, bu ayeti merkeze alarak 

 
* Prof. Dr. Erciyes Üniversiesi, İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri Bölümü, Kayseri, 

hmehmetmdemirci@hotmail.com, ORCID: orcid.org/ 0000-0001-8459-5125 
** Yüksek Lisans Öğrencisi, Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri, Kayseri, 

bernausta253@gmail.com, ORCID: 0009-0000-6200-1672 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

2 

vahyin ontolojik ve epistemolojik boyutlarını sistematik bir bütünlük içinde 
ele alır. 

Bu makalede, Elmalılı M. Hamdi Yazır’ın tefsirinde yer alan vahiy anlayışı 
incelenecek; Şûrâ Suresi özelinde vahyin mahiyeti, geliş şekilleri ve 
peygamberlerin vahiy karşısındaki konumu ele alınacaktır. Çalışmada 
Elmalılı’nın görüşleri, Taberî, Zemahşerî, Râzî ve Mâtürîdî gibi klasik 
müfessir ve kelâmcıların yaklaşımlarıyla mukayeseli olarak 
değerlendirilecek; ayrıca vahyin akıl, irşad ve toplumsal düzenle ilişkisi ortaya 
konulacaktır. Böylece hem Elmalılı’nın tefsir metodolojisinin vahiy tasavvuru 
bağlamındaki özgün yönleri tespit edilecek hem de Şûrâ Suresi’nin İslâm 
vahiy düşüncesindeki merkezi rolü bütüncül bir bakış açısıyla analiz 
edilecektir. 

1. Vahyin Anlamları ve Şûrâ Suresi’ndeki Kullanımı 

Vahiy kelimesi lugatte “hızlı ve gizli bildirim” anlamına gelir; terim olarak 
ise Allah’ın peygamberlerine özel bir yolla mesaj iletmesini ifade eder.1 Yakın 
dönemin önemli müfessirlerinden Elmalılı Muhammed H. Yazır, tefsirinde 
vahye ilişkin geniş açıklamalar yapmıştır. Bu bağlamda vahyin lügat anlamına 
dair ayrıntılı açıklamalar yapmış, vahyin Kur’an’daki kullanımlarının bu 
temel anlam etrafında şekillendiğini ifade etmiştir. 

Vahiy kelimesinde bir mesajı bir manayı -apaçık bir söz olmaksızın- işaret 
yoluyla, birtakım seslerle, ima yolu ile karşı tarafa bildirme şeklinde bir anlam 
söz konusudur. Bunun yanında bir varlığa yaratılıştan verilen belli bilgi ve 
beceri, şeytan ve cin gibi varlıkların insanlara vesvese vermesi gibi manaları 
da söz konusudur.2  

el-Mu’cemü’l-Vasît isimli lügat çalışmasında, klasik sözlüklerde geçen 
vahiy kelimesindeki anlamları şöyle özetlenir: Kelime, Arapçadaki temel 
formunda (sülâsî) kullanıldığında işaret etmek, imâ etmek, yazmak, ilham 
etmek, hizmetine sunmak gibi anlamlara gelir. Harf ilaveli (sülâsî mezîd) 
formunda kullanıldığında bu anlamlara ilaveten bir de hızlı ve süratli bir 
şekilde bildirmek anlamı ortaya çıkar.3 Zeccâc vahiy kelimesinin lügat 
kökünde “bildirmek” ve “öğretmek” şeklinde iki temel anlam bulunduğunu 
belirttikten sonra şunları kaydeder: Allah’ın peygamberlerine vahyetmesi, 
onlara bazı şeyleri bildirmesi anlamındadır. Arı vb. canlı varlıklara 

 
1 Yusuf Şevki Yavuz, “Vahiy”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 42/440-443. 
2 Hatice Meraklı, Ana Konuları Ekseninde Necm Sûresinin Tefsîri (Sakarya: Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Ensitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2008), 68; Recep Kılıç, “Vahiy: Mahiyeti, İmkânı ve Doğrulanması Üzerine”, Milel ve 
Nihal 8/1 (Mart 2011), 21-47; İbnü’l Manzur, Lisanü’l Arap, thk. Abdullah Ali Kebir vd. (Kahire:Daru’l Meârif, ts.) 
6/4787-4789. 

3 el-Mu‘cemu’l-Vasît, ed. İbrahim Medkûr (Mısır: Mektebetü'ş-Şurûku'd-Devliyye, 2004), 1018. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

3 

vahyetmesi ise onlara fıtrat olarak gerekli bazı şeyleri öğretmesi 
anlamındadır.4 Ebû Zeyd de vahiy kelimesinin ilham, işaret, ima, kitabet ve 
konuşma (kelam) gibi manalara gelmekle birlikte, kelimedeki “bildirme” 
anlamının bunların ortak yönü olduğunu, bunlardan her birinin “bildirme”nin 
özel bir şekli olduğunu ifade eder.5 İsmail b. Abbad (ö. 385/995), vahiy 
kelimesinin Arapçadaki temel formunda (sülâsî) “vehâ” şekliyle geldiğinde 
haber vermek, harf ilaveli (sülâsî mezîd) olarak “tef’îl” formunda geldiğinde 
acele etmek manasında kullanılacağını söylemiştir. Vahiy kelimesi, Kur’an-ı 
Kerim’de genel olarak harf ilaveli (sülâsî mezîd) formunda “evhâ” fiili ile 
kullanılır ki bu formda kelime ima etme, işaret etme anlamına gelir.6  

  Elmalılı’ya göre vahiy, Allah’ın seçkin peygamberlerine insanlığa rehberlik 
etmesi için gönderdiği kesin bilgi ve açık bir açıklamadır.7 Elmalılı, vahyin 
beşerî bir söz ya da tarihsel bir kurgu olmadığını, kaynağı itibarıyla mutlak ve 
aşkın olduğunu vurgular. Öte taraftan, bu aşkınlık, vahyin anlaşılmaz olduğu 
anlamına gelmez, aksine vahyin insan aklının sınırlarına 
indirgenemeyeceğini, fakat aklın sağlıklı işleyişiyle anlaşılabilecek bir mesaj 
taşıdığını savunur. Vahiy, sağlıklı akılla çelişmez aklı tamamlar, yönlendirir 
ve onu hatalardan korur. Elmalılı, özellikle Batı materyalizmi ve 
pozitivizminden gelen akılcı eleştirilere karşı, vahyin akıl üstü olduğu halde 
akıl dışı olmadığını da savunur. Vahyin mucizevi yönü, onun insanlar 
tarafından taklit edilmesinden uzak oluşunda ve edebi, hukuki, ahlaki 
boyutlarıyla benzerinin getirilemeyişindedir.8 

Kur’an-ı Kerim’de “vahy” kelimesi ve türevleri, hem peygamberlere gelen 
ilahi mesajı hem de diğer varlıklara ve olaylara yönelik ilahi yönlendirmeyi 
ifade eden geniş bir anlama sahiptir. Kur’an-ı Kerim’de peygamberlerin yanı 
sıra diğer insanlara, meleklere, hayvanlara ve cansız varlıklara da vahiyden 
söz edilmektedir.9 

Peygamberlere gelen vahiy, Kur’an’daki en temel ve en sık kullanılan 
anlamıdır. Bu bağlamdaki vahiy, Allah’ın peygamberlerine gönderdiği inanç 
esaslarını, içtimai ve bireysel hayatı düzenleyen hükümleri içeren ilahi 
mesajdır. Necm Suresi’nin dördüncü ayetinde “Onun bildirdikleri, kendisine 

 
4 Ebu İshak ibrahim b. es-Sirri ez-Zeccac, Me‘ani’l Kuran, thk. Abdu’l Celil Abduh Şelbî (Beyrut:Âlemü’l Kütüb, 1988), 

3/210; İbnü’l Manzur, Lisanü’l Arap, thk. Abdullah Ali Kebir vd. (Kahire:Daru’l Meârif, ts.) 6/4787-4789; Muhammed 
Ali et-Tehânevî, Keşşâfü Istılâhâti’l-Fünûn ve’l-Ulûm, thk. Ali Dahrûc (Beyrut: Beyrut: Mektebetü Lübnan Nâşirûn) 
2/1776. 

5  Nasr Hâmid Ebû Zeyd, İlahî Hitâbın Tabiatı, çev. Mehmet Emin Maşalı (Ankara: Otto Yayınları, 2013), 62. 
6 İsmail b. Abbad es-Sahib, El Muhit fi’l Luga, thk. Muhammed Hasen Âli Yâsin (Beyrut: Âlemü’l Kütüb, ts.) 3/241; Ebu 

Mansur Muhammed b. Ahmed el-Ezherî, Tehzîbü’l-Lüga, thk. Abdullah Derdîş (Daru'l-Mısrıyye li't-Telif ve't- 
Tercüme, ts), 5/298; Nur Ahmet Kurban, “Vahiy Kavramının Belirlenmesinde Şûra Suresi 51. Ayetin Önemi Üzerine 
İnceleme”, Journal of Islamic Research 30/2 (2019), 205-225. 

7 Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, ed. Asım Cüneyd Köksal, Murat Kaya (İstanbul: Türkiye 
Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2021), 2/492. 

8 Yazır, Hak Dini, 1/384. 
9 Mehmet Akif Ceyhan, “Allah-İnsan İletişimi Açısından Vahiy”, Kader 16/2 (2018), 347-372.  



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

4 

Allah tarafından gelen vahiyden başka bir şey değildir”10 âyet-i kerimesi, bu 
vahyin kaynağının ve mahiyetinin ilahi olduğunu net bir şekilde ortaya koyar. 
Dolayısıyla yüce Allah tarafından gönderilen ilahi mesajlar, insanlık için bir 
hidayet ve inzâr işlevi görür. 

Peygamber olmayan insanlara gelen özel anlamdaki “bildirim-vahiy” ise, 
vahyin peygamberlik göreviyle sınırlı olmadığını ve çeşitli bağlamlarda 
anlaşılmasının mümkün olabileceği göstermektedir. Bu tür vahiy, uyulması 
gereken bir hüküm-şeriat getirmemekle birlikte, Allah’ın kullarından dilediği 
kimselere özel bir durum karşısında kalplerine ilham etmesi veya rüya yoluyla 
bildirmesi şeklinde gerçekleşebilmektedir. Kasas Suresi’nin yedinci ayetinde 
Hz. Musa’nın annesine yapılan vahiy, bir ilham ve özel bir yönlendirmedir. 
Bu, annenin zor bir durumda doğru kararı vermesini sağlamıştır. Başka bir 
deyişle; bireysel kurtuluş, özel bir durumun yönetimi veya bir olayın gidişatını 
belirleme gibi bir durumda yüce Allah kuluna yardımını “Mûsâ’nın annesine, 
Onu emzir, başına bir şey gelmesinden endişe ettiğinde onu nehre bırak. 
Korkup kaygılanma. Biz onu sana geri döndüreceğiz ve onu peygamberlerden 
biri yapacağız diye vahyettik” ayeti ile yapmıştır.11 İnsanlara yapılan vahye 
ya da genel anlamda vahye karşı insanların tutumunun Enbiyâ Suresi’nde 
konu edildiği ifade edilmiştir. Bu surede ayrıca vahiy konusu da müstakil 
olarak ele alındığı12 kaydedilmiştir. 

Doğaya ve canlılara vahiy sevk-i ilahi ve içgüdü bağlamında, Allah’ın 
yarattığı varlıklara, kendi fıtratlarına uygun olarak hareket etmeleri için 
koyduğu kanunları ve içgüdüsel yönlendirmeyi ifade eder. Nahl Suresi’nin 
altmış sekizinci ayetinde13 bal arısına yapılan vahiy, arının dağlarda ve 
ağaçlarda kovan yapma ve bal üretme sürecindeki mükemmel düzeni sağlayan 
ilahi bir sevk-i ilahidir. Fussilet Suresi’nin on ikinci ayetinde14 göklere 
vazifelerinin bildirilmesi de kâinat düzeninin ilahi bir emirle kurulduğunu 
göstermektedir. 

Meleklere yapılan vahiy, onların görevlerini yerine getirmeleri için verilen 
kesin ve hızlı ilahi komutlardır. Enfâl Suresi’nin on ikinci ayetinde15 
meleklerin müminlere yardım etmesi için onlara yapılan vahiy, savaş anında 
ilahi desteğin bir emri olarak gerçekleşmiştir. İlahi iradenin ve kudretin, 
melekler aracılığıyla yeryüzünde ve göklerde tecelli etmesini sağlamak bu 
bağlamdaki vahiy olarak değerlendirilebilir. 

 
10 Yazır, Hak Dini, 5/239. 
11 Yazır, Hak Dini, 4/412. 
12 Enbiyâ Suresi’nin içerdiği konularla ilgili olarak bkz. Ömer Özbek, Kevâşî'nin Tefsirinde Kıraat Vecihlerinin Anlama 

Etkileri (Enbiya Suresi Örneği), Volume 14 Issue 6, 2019, Skopje/Macedonıa-Ankara/Turkey, 3368. 
13 Yazır, Hak Dini, 3/850. 
14 Yazır, Hak Dini, 4/811. 
15 Yazır, Hak Dini, 3/233. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

5 

Vahiy, insanı pasif bir alıcı konumunda olmaktan ziyade onu aktif bir 
muhatap ve dönüşmesi gereken bir özne olarak konumlandırır. Şura 
Suresi’nin elli birinci ayetinde16 yüce Allah şöyle buyurmuştur: “Allah bir 
insanla ancak vahiy yoluyla veya perde arkasından konuşur. Yahut da bir elçi 
gönderir de izniyle ona dilediğini vahyeder. Şüphesiz ki O çok yücedir, hüküm 
ve hikmet sahibidir.” Peygamberlerin insanoğluna sunduğu ilahi mesajlar 
aslında insanın ne kadar kıymetli ve değerli bir muhatap olduğunu 
göstermektedir. İnsan Allah tarafından muhatap alınacak kadar önemli ve 
değerli bir öze sahiptir.  

Yukarıda sözü edilen bu farklı kullanımlar, vahiy kelimesinin Allah’tan 
gelen çok boyutlu ve farklı manalarda anlaşabilecek bir kavram olduğunu 
göstermektedir. Kelimenin anlamı, kullanıldığı bağlama göre peygambere, 
insana, meleklere, doğaya ilham ve vahiy ile yüce Allah’ın mesajını iletmesi 
olarak değerlendirilebilir. 

“Allah, bir insanla ancak vahiy yoluyla yahut perde arkasından konuşur 
veya bir elçi gönderip izniyle dilediğini vahyeder.”17  

Elmalılı’ya göre bu ayet, vahyin keyfiyetini sınırlandırmak değil, bilakis 
insan idrakinin ulaşabileceği çerçeveyi tayin etmek amacı taşır. O, bu ayetin 
nübüvvetin imkânını inkâr eden anlayışlara karşı açık bir delil olduğunu 
belirtir.18 

Taberî (ö. 310/923), ayette zikredilen vahiy türlerini “ilham”, “hitab-ı 
ilahî” ve “melek vasıtasıyla vahiy” şeklinde açıklar.19 

Elmalılı’ya göre Allah’ın insanla konuşması yalnızca üç yolla 
mümkündür: Doğrudan kalbe ilka edilen vahiy/ilham, perde arkasından 
işittirilen hitap, bir melek (resul) aracılığıyla yapılan vahiy. Bu tasnif, vahyin 
bütün mümkün türlerini kuşatan kapsamlı bir çerçeve sunar.20 

Ayette vahyin lügat ve ıstılah anlamları detaylandırılır. Vahyin yalnızca 
peygamberlere mahsus olan teşrî’î vahiy ile, peygamberlik dışındaki 
kimselere mahsus ilham, rüya ve teshir gibi türler arasındaki farklar net 
biçimde belirlenir. Özellikle ilhamın, şeriat koyucu bir bilgi değil; ancak hayra 
yönlendiren fer’î bir bilgi olduğu vurgulanır. 

Elmalılı, peygamberlere gelen vahyin kesinlik (ilm-i yakîn, aynü’l-yakîn) 
taşıdığını; buna karşılık velîlere gelen ilhamların bağlayıcı olmadığını ifade 

 
16 Yazır, Hak Dini, 4/865. 
17 Şûrâ 42/51. 
18 Yazır, Hak Dini, 4/865. 
19 Ebû Caʿfer Muhammed b. Cerîr et-Taberi, Câmiʿu’l-Beyân ʿan Teʾvîli Âyi’l-Kurʾân, thk. Ahmed Muhammed Şâkir – 

Mahmûd Muhammed Şâkir (549, Kahire: Dârü’l-Hicr, 1415/1995), 21/547. 
20 Yazır, Hak Dini, 4/864. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

6 

eder. Şa’rânî’den yapılan nakillerle, vahyin metafizik boyutu ve insanın 
ontolojik sınırları açıklanır: Beşer, ilâhî kelâmı doğrudan idrak edemez; bu 
nedenle vahiy daima bir hikmet ve perde düzeni içinde gerçekleşir.21 

Kur’ân’ın “ruh” ve “nur” olarak nitelendirilmesi üzerinden, vahyin 
insanlığa hayat veren, hidayet eden ve doğru yola yönelten ilâhî bir rehber 
olduğu sonucuna varılır. Peygamber’in görevi, bu vahiy sayesinde insanları 
yalnızca Allah’a götüren dosdoğru yola davet etmektir. 

Bu ayet, vahyin hem biçimlerini hem sınırlarını belirleyerek, nübüvveti 
ilhamdan ayıran, Kur’ân’ı ise ilâhî hidayetin merkezine yerleştiren bütüncül 
bir vahiy teorisi ortaya koymaktadır. 

Vahyin temel işlevi, insanlığa hidayet rehberliği sunmaktır. Allah 
tarafından gönderilen mesajlar, insanın akıl ve duyularıyla ulaşamayacağı 
gayb âlemi, yaratılışın amacı, ölüm sonrası hayat gibi konularda bilgi vererek 
insanın varoluşsal sorularına cevap verir. Nitekim Şûrâ Suresi’nin elli ikinci 
ayetinde de “İşte biz böylece sana da emrimizden Kur’ân’ı vahyettik. Yoksa 
sen kitap nedir? İman nedir? bilmiyordun. Fakat biz onu bir nur kıldık. 
Onunla kullarımızdan dilediğimizi doğru yola iletiyoruz. Şüphesiz ki sen de 
insanları doğru bir yola götürüyorsun”22 .  Bu ayetin bağlamında Peygamber 
gibi aklî yetkinliğin en üst düzeyinde bulunan bir şahsiyetin dahi bu bilgilere 
vahiy yoluyla muhtaç olması, vahyin aklın erişim sınırlarının ötesinde yer 
alan, hayatın temelini oluşturan mutlak bilgiyi temin eden ilâhî bir kaynak 
olduğunu göstermektedir. Elmalılı, vahyin işlevini ayetin devamında yer alan 
“Fakat biz onu bir nur kıldık. Onunla kullarımızdan dilediğimizi doğru yola 
iletiyoruz.”23 ifadesi üzerinden açıklamaktadır. Bu çerçevede Kur’an, 
karanlıkları aydınlatan, hakikati görünür kılan bir “nur” olarak 
değerlendirilmekte; vahiy ise insanı doğru yola sevk eden ilâhî bir rehber 
olarak konumlandırılmaktadır. Elmalılı’ya göre vahiy, aklı devre dışı bırakan 
bir unsur değildir; bilakis aklın doğruyu yanlıştan ayırt etme sürecinde yol 
gösterici bir işlev üstlenir. Bu nedenle Elmalılı’nın genel yaklaşımı, aklın 
vahyin rehberliği doğrultusunda kullanılması gerektiği düşüncesi etrafında 
şekillenmektedir. 

2.1. Vahyin Geliş Şekilleri 

Hz. Peygamber’e (s.a.v.) vahyin geliş şekilleri hakkında klasik 
kaynaklarda yer alan tasniflere kısaca değinmek yerinde olacaktır. 

 
21 Yazır, Hak Dini, 4/867. 
22 Yazır, Hak Dini, 4/ 871. 
23 Yazır, Hak Dini, 4/ 871. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

7 

    1-Sâdık rüya: Allah’ın, doğrudan veya melek aracılığıyla peygamberlere 
rüya yoluyla bildirdiği vahiy türüdür.24 

    2-Vahyin zil sesi veya can çınlamasını andıran bir ses eşliğinde gelmesi: 
Bu tür vahiy, Hz. Peygamber’in (s.a.v.) beyanlarına göre en ağır vahiy 
şeklidir. Hâris b. Hişâm’ın vahyin geliş biçimine dair sorusu üzerine Hz. 
Peygamber (s.a.v.) “Bazen vahyin, çan sesine benzer bir şekilde geldiğini, bu 
hâlin kendisi için son derece ağır olduğunu ve vahiy hâli sona erdiğinde 
kendisine bildirilenleri ezberlemiş olarak bulduğunu ifade etmiştir.”25 Bazı 
durumlarda ise meleğin insan sûretinde görünerek vahyi ilettiğini belirtmiştir. 
Süyûtî, bu rivayetlerde geçen “nefese” ifadesinin, sözlü bir aktarımdan ziyade 
doğrudan kalbe ilka edilen bir anlam taşıdığına dikkat çekmektedir.26 

3-Meleğin vahyi Peygamber’in kalbine ilka etmesi: Hz. Âişe’den rivayet 
edilen ve başta Buhârî olmak üzere birçok hadis kaynağında yer alan 
rivayetlere göre Hz. Peygamber (s.a.v.), bazen meleğin beşer sûretinde 
kendisine göründüğünü ve onunla konuştuğunu; konuşma sona erdiğinde ise 
meleğin ilettiği vahyi eksiksiz şekilde ezberlemiş olduğunu ifade etmiştir.27 

   4-Meleğin insan suretinde gelerek Hz. Peygambere (s.a.v.) konuşması.28 
Önceki maddede zikredilen hadiste Cebrâil’in Allah Resûlü’ne insan şeklinde 
göründüğü açıkça ifade edilmektedir. Vahiy meleğinin Hz. Peygamber’e 
(s.a.v.) insan sûretinde göründüğünü bildiren başka rivayetler de mevcuttur. 
Bu bağlamda, “Cibrîl hadisi” olarak meşhur olan rivayette, Cebrâil’in beyaz 
elbiseler içerisinde ashabın gözleri önünde Hz. Peygamber (s.a.v.) ile 
konuştuğu aktarılmaktadır.29 

5- Cebrâil’in aslî sûretiyle görünerek vahiy getirmesidir.30 

6- Allah’ın peygamberlere perde arkasından hitap ederek vahiy 
indirmesidir. Şûrâ Suresi’nin elli birinci ayetinde, “Allah bir insanla ancak 
vahiy yoluyla yahut perde arkasından konuşur” buyrularak bu vahiy biçimine 
işaret edilmiştir. Bu tür vahiyde hitap eden varlık görülmez; ancak ilahî kelâm 
ya da bir ses işitilir. Nitekim Hz. Mûsâ’nın Tur Dağı’nda kendisiyle konuşulan 
ve kutsal vadi Tuvâ’da ilahî hitaba muhatap olduğu bildirilmiştir. Bu esnada 
hitap eden görünmemekte, herhangi bir aracı olmaksızın ilahî kelâm 

 
24 Ebu Abdillah Muhammed b. İsmail el-Buhârî, Sahihu‟l-Buhârî (Dimeşk: Dâru İbn Kesir, 2002), “Bedü’l-Vahy”, 3 (No. 

3).  
25 Buhârî, “Bed’ü’l-Vahy”, 2 (No. 2). 
26 Mecdüddin el-Mübarek b. Muhammed el-Cezerî İbnü’l-Esîr, en-Nihâye fî Garîbi’l-hadis ve‟l-eser, thk. Ahmed b. 

Muhammed el-Harât (Doha: Dâru’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslamiyye, ts.), 4210. 
27 Buhârî, “Bed’ü’l-Vahy”, 2 (No. 2). 
28 Buhârî, “Bed’ü’l-Vahy”, 2 (No. 2). 
29 Halil Aldemir, “Vahiy sırasında Hz. Peygamber’in Melekiyete Yükselmesi ya da Vahiy Meleğinin Beşeriyete Bürünmesi 

Teorisi”, Sosyal Bilimler Dergisi 5/10 (Aralık 2015), 17-26. 
30 Ebü‟l-Kâsım Abdurrahman b. Abdullah b. Ahmed es-Sülemî, er-Ravzu’l-Ünüf, thk. Mecdî b. Mansûr b. Seyyid eş-Şûrî 

(Beyrut: Dâru‟l-Kütübi’l-İlmiyye, 2009), 1/402. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

8 

işitilmektedir. Burada peygamber, kendisine yöneltilen hitabı doğrudan Allah 
katından gelen bir söz olarak idrak eder; vahyin kaynağı konusunda herhangi 
bir tereddüt yaşamaz. Bu tür vahiy, Allah ile peygamber arasında doğrudan 
fakat perde arkasından gerçekleşen bir iletişim biçimi olarak 
değerlendirilmektedir.31 

2.2. Vahyin Ortak Özellikleri 

Kur’an-ı Kerim’de peygamberlere gelen vahyin ortak özellikleri, ilahi 
köken, doğruluk, evrensellik ve koruma altında olma olarak özetlenebilir. Bu 
özellikler, tüm peygamberler için geçerli olup, vahyin güvenilirliğini vurgular. 

İlahi Köken ve Doğruluk: Vahiy, doğrudan Allah’tan gelir ve 
peygamberlerin kendi zihninin ürünü değildir. Kur’an, peygamberlerin vahyi 
değiştiremeyeceğini belirtir: “De ki: Onu kendime göre değiştirmem olacak 
şey değil. Ben yalnızca bana vahyolunana uyarım.”32 Bu, vahyin mutlak 
doğruluğunu gösterir. Peygamberler, vahyi tebliğ etmekle yükümlüdür ve bu 
süreçte herhangi bir tasarruf yetkileri yoktur. 

Evrensellik ve İnsanlığa Yönelik Olma: Vahiy, her millete gönderilen 
peygamberler aracılığıyla evrenseldir. Nahl Suresi otuzaltıncı ayette: 
“Andolsun ki biz, ‘Allah’a kulluk edin ve Tâğût’tan sakının’ diye 
(emretmeleri için) her ümmete bir peygamber gönderdik” denilerek, vahyin 
tüm insanlığa hitap ettiği ifade edilir. Peygamberler, vahyi “müjdeleyici ve 
uyarıcı” 33 olarak iletir. 

Koruma ve Güvenilirlik: Vahiy, ilahi koruma altındadır. Hicr Suresi 
dokuzuncu ayette: “Kur’an’ı biz indirdik biz; onu koruyacak olan da elbette 
biziz” buyurulur. Bu, vahyin bozulmadan aktarılmasını sağlar.34 Ayrıca, 
peygamberlerin sıfatları (sıdk, emanet, tebliğ) vahyin güvenilirliğini 
pekiştirir. 

Ruhani ve Manevi Boyut: Vahiy, “ruh” olarak nitelendirilir ve insanları 
cehaletten kurtarır.35 Bu, vahyin manevi bir hayat kaynağı olduğunu gösterir. 

 
31 Ali Dursun Demirli, Ana Konuları Ekseninde Şûrâ Suresi’nin Tefsiri (İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019), 25. 
32 Yûnus 10/15. 
33 el-Bakara 2/213. 
34 Ömer Özbek, “Kur’ân Metninin Tarihine İlişkin Mülahazalar ve Çağdaş Yanılgılar”, İlahiyat 14 (Haziran 2025), 19-35. 
35 eş-Şûrâ 42/52. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

9 

3. Elmalılı’nın Mukattaa Harfleri Yorumu ve Bakara Suresi 
Örneği 

Mukattaa harfleri meselesi, Kur’an tefsirinde en çok tartışılan konulardan 
biridir. Elmalılı, bu harflerin anlamı konusunda ihtiyatlı bir yaklaşım sergiler. 
Bakara Suresi’nin başındaki “Elif Lâm Mîm” ayeti vesilesiyle, mukattaa 
harflerinin vahyin i’câz yönüne işaret ettiğini belirtir. 

Elmalılı’ya göre bu harfler, Kur’an’ın aynı harflerden meydana gelmesine 
rağmen beşer sözüne benzemediğini gösteren sembolik bir bildiridir. Bu 
yaklaşım, Zemahşerî (ö. 538/1144) ve Râzî’nin görüşleriyle paralellik arz 
eder. Zemahşerî, mukattaa harflerini “tenbih ve “tehaddî) (meydan okuma)” 
unsuru olarak değerlendirirken,36 Elmalılı da bu görüşü benimser. 

Şûrâ Suresi’nin başında yer alan “Hâ Mîm, Ayn Sîn Kâf” harfleri de 
Elmalılı’ya göre vahyin sır boyutuna ve peygamberin bu sır karşısındaki 
teslimiyetine işaret eder.  

Elmalılı, vahiy sürecinde Hz. Peygamber’in (s.a.v.) maddî âleme ait 
seslerden ve algı vasıtalarından sıyrılarak kalbî ve içsel bir idrak düzeyine 
yönelmesini sağlayan bazı seslerin işlevine, hurûf-ı mukattaa bağlamında 
dikkat çekmektedir. Bu çerçevede, söz konusu seslerin sıradan insanlar 
tarafından kullanılan gündelik sesler mi yoksa belirli bir anlam ve işleve sahip 
özel sesler mi olduğu sorusu gündeme gelmektedir. Sûrelerin başında yer alan 
ve kelâmın hemen girişinde vurgulanan bu seslerin, muhatap üzerinde belirgin 
bir dikkat ve yönelim oluşturduğu açıktır. 

Bu bağlamda Elmalılı, öncelikle Arapçada “elif” ve “lâm” harflerinin 
başına geldikleri kelimeleri belirginleştiren ve dikkat çekici bir işlev 
gördüğüne işaret eder. Benzer şekilde “mîm” harfinin de Arap dilinin bazı 
lehçelerinde “lâm” yerine kullanılarak kelimeyi vurgulayan bir unsur olduğu 
belirtilmektedir. Bu durum, mukattaa harflerinin sıradan hece seslerinden 
ibaret olmayıp, özel bir anlam ve fonksiyon taşıdığına işaret etmektedir. 

Elmalılı’ya göre, bu tespiti destekleyen karineler mevcuttur. Bunlardan 
biri, mukattaa harfleriyle başlayan sûrelerde hitabın, “zâlike” (işte bu) 
ifadesiyle Kur’ân’a yönelmesi ve sûrenin 21. ayetine kadar özellikle Hz. 
Peygamber’e hitap eden bir üslubun hâkim olmasıdır. Vahyin nüzul 
keyfiyetine dair rivayetler de bu yorumu destekleyen diğer karineler arasında 
yer almaktadır. 

 
36 Ebu’l-Kāsım Cârullah Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hārizmî ez-Zemahşerî, el-Keşşâf ‘an Hakâiki Ğavâmidı’t-

Tenzîl ve ‘Uyûni’l-Ekāvîl fî Vucûhi’t-Te’vîl, ed. Murat Sulun, çev. Muhammed Coşkun (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 
Kurumu Başkanlığı, 2016), 1/115. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

10 

Bu çerçevede, söz konusu seslerin Kur’ân nâzil olurken Hz. Peygamber’in 
(s.a.v.) kulağında özel bir şekilde yankılanan ve ilahî manaların kalbine 
yerleşmesini sağlayan vahiy sesleri olduğu söylenebilir. Buna bağlı olarak, 
mukattaa harflerinin vahyin nüzul sürecinde çeşitli işlevler üstlendiği ve aynı 
zamanda Kur’ân’ın bazı temel özelliklerine işaret ettiği anlaşılmaktadır. 

Genel olarak değerlendirildiğinde, bu ses ve harflerin kelâmın bölümleri 
arasında geçiş ve aktarımı sağlama, vahyedilen ilahî mesajı Hz. Peygamber’in 
(s.a.v.) kalbine yerleştirme işlevi gördüğü; bunun yanı sıra Kur’ân’ın lafız ve 
mana bütünlüğüne işaret eden önemli unsurlar olduğu ifade edilebilir. Nitekim 
Hz. Peygamber’in (s.a.v.), bu seslere dikkat kesildikten sonra, “O hâl benden 
ayrılınca, bana ne vahyedildiğini tam olarak kavramış olurdum” buyurması, 
mukattaa harfleriyle başlayan vahiy tecrübesi ile lafzen okunan ayetler 
arasında güçlü bir ilişki bulunduğunu ortaya koymaktadır.37 

4. Şûrâ Suresi’nde Ayetlerin Birbirleriyle Münasebeti 

Şûrâ Suresi, baştan sona vahyin sürekliliğini ve tarihsel devamlılığını 
vurgular. Sure, önce mukattaa harfleriyle başlamakta, ardından vahyin önceki 
peygamberlerle olan ortak yönlerini ifade etmektedir: “İşte sana ve senden 
öncekilere Aziz ve Hakîm olan Allah böyle vahyeder.”38 

Elmalılı, bu ayetin vahyin kesintisizliğini ve ilahî kaynağının 
değişmezliğini ortaya koyduğunu belirtir. Ona göre bu münasebet, Kur’an 
vahyinin önceki ilahî mesajların tamamlayıcısı olduğunu gösterir. 

Sure boyunca vahyin fiil kalıbı olan “evhâ ve yûhî” kullanımlarının tercih 
edilmesi, vahyin aktif ve süreklilik arz eden bir fiil olduğuna işaret eder.39 Bu 
husus, Beydavî40 (ö. 685/1286) ve İbn Âşûr (ö. 1973) tarafından da 
vurgulanmıştır. 

Şûrâ Suresi, Kur’an vahyinin mahiyetine ve ilahi mesajın sürekliliğine 
dikkat çekmesi bakımından özel bir konuma sahiptir. Sure, kendisinden önce 
gelen vahiylerin devamı niteliğinde olduğunu açıkça vurgular. Nitekim 
“Böylece sana ve senden öncekilere vahyedilir” ifadesi, Kur’an’ın önceki ilahi 
kitaplarla aynı kaynaktan geldiğini ortaya koyar. Bu bağlamda vahiy, tarihte 
kopuk ve münferit bir olay değil; süreklilik arz eden ilahi bir hitap olarak 
sunulur. 

 
37 Mehmet Demirci, “Vahiy Esnasında Hissedilen Çınlama Sesi: Salsaletü’l-Ceres”, Tefsir Araştırmaları Dergisi 5/2 (Ekim 

2021), 634-660.  
38 eş-Şûrâ 42/3 
39 Yazır, Hak Dini, 4/ 836. 
40 Nâsıruddin Ebû Said Abdullah b. Ömer b. Muhammed eş-Şirâzî el-Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vîl, thk. 

Muhammed Abdurrahman el-Mer’aşlî (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, h. 1418), 5/76; Muhammed et-Tâhir b. 
Âşûr, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr (Tunus: Dâru’t-Tûnisiyye li’n-Neşr, 1984), 25/26. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

11 

Surenin başında yer alan “Hâ Mîm, Ayn Sîn Kaf” gibi mukattaa harfleri, 
ilahi kelamın insan idrakini aşan yönüne işaret eder. Müfessire göre bu harfler, 
Kur’an’ın kaynağının beşerî değil, doğrudan ilahi olduğunu hatırlatır. İnsan 
bu harflerin hakikatini bütünüyle kavrayamasa da onların varlığı, vahyin aşkın 
karakterini ve hikmet boyutunu ortaya koyar. 

Metinde özellikle Allah’ın “Azîz” ve “Hakîm” sıfatları üzerinde durulur. 
Bu sıfatlar, vahyin hem mutlak kudret sahibi bir ilah tarafından gönderildiğini 
hem de derin bir hikmet üzere bina edildiğini gösterir. Göklerde ve yerde 
bulunan her şeyin Allah’a ait olduğu vurgulanarak, O’nun mülkünde ortağı 
bulunmadığı açıkça ifade edilir.41 Dolayısıyla vahiy, yalnızca bireysel bir 
rehberlik değil, tüm kâinatı kuşatan ilahi düzenin sözlü bir tezahürüdür. 

Şûrâ Suresi’nin temel mesajları arasında tevhid, peygamberlik ve ahiret 
inancı öne çıkar. Metinde, Allah’tan başka dostlar ve koruyucular edinmenin 
batıl olduğu belirtilir. Peygamberlerin görevinin insanları zorla hidayete 
erdirmek değil, yalnızca ilahi mesajı tebliğ etmek olduğu özellikle vurgulanır. 
Hidayet ve sapma, nihayetinde insanın iradesine ve Allah’ın takdirine 
bağlıdır. 

Ahiret inancı ise ilahi adaletin tamamlayıcı unsuru olarak sunulur. 
İnsanların dünya hayatındaki amellerinin karşılığını mutlaka görecekleri, 
iyilerin mükâfatlandırılacağı, kötülük yapanların ise hesap vereceği ifade 
edilir. 

Surede dikkat çekilen önemli bir husus da şudur: Allahu Teâlâ, Hz. Nuh’a, 
Hz. İbrahim’e, Hz. Musa’ya, Hz. İsa’ya ve Hz. Muhammed’e aynı temel dini 
emretmiştir. Bu dinin özü, Allah’ı birlemek ve O’na kullukta ayrılığa 
düşmemektir.  

Bu bağlamda Kur’an, yalnızca belli bir topluma veya döneme değil, tüm 
insanlığa hitap eden evrensel bir ilahi mesajdır. İnsanlardan istenen ise bu 
mesaja teslimiyet, tevhid üzere sebat ve ahiret bilinciyle yaşamaktır. 

5. İrşad ve Tebliğ Açısından Vahiy 

Vahiy, irşad, tebliğ ve rehberlik anlamında, Allah’ın seçilmiş 
peygamberleri aracılığıyla insanlığa ilettiği ve insanları hayatta doğru yola 
yönlendiren ilahi mesajı ifade etmektedir. İnsanlar genellikle ahlaki değerler, 
inanç ve doğru davranış konusunda vahyin yönlendirmesine ihtiyaç duyarlar. 
İnsanlara inanmayı, yaratılışın amacını ve doğru ile yanlışın standartlarını 
öğreten ilahi kanunlar, peygamberlere vahyedilerek beşerin idrakine 

 
41 Yazır, Hak Dini, 4/ 867. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

12 

sunulmaktadır. Vahiy yoluyla bireyler dürüstlük, adalet, sabır, şefkat ve 
başkalarına saygı gibi ahlaki erdemleri öğrenirler. Bu da dengeli ve anlamlı 
bir yaşam sürmelerine yardımcı olur. Bu şekilde vahiy, hem bireyler hem de 
topluluklar için manevi ve ahlaki bir rehberlik kaynağı görevi görür.42 

Vahiy ayrıca hayatın pratik konularında da rehberlik sağlar. Kişisel 
davranışları, aile hayatını ve sosyal ilişkileri düzenleyen, toplumda barışı, 
adaleti ve uyumu teşvik eden ilkeler ve yasalar sunar. İlahi rehberliği izleyerek 
insanlar zararlı eylemlerden kaçınabilir ve Allah’a karşı sorumluluk duygusu 
geliştirebilirler. Bu nedenle vahiy, toplumu ahlaki çöküşten korur ve adaleti 
ve etik davranışı tesis etmeye yardımcı olur. 

Vahyin rehberliği, insanların hem bireysel hem de toplumsal hayatlarında 
karşılaştıkları zorluklara karşı çözüm yolları sunar ve insanları doğru yoldan 
sapmaktan korur. Böylece vahiy, insanlık için hem ruhani hem de sosyal 
açıdan vazgeçilmez bir kaynak olarak işlev görmektedir.43 

  6. Ahlaki ve Manevi Gelişimde Vahyin Rolü 

Vahiy, insanda fıtri olarak bulunan manevi potansiyeli harekete geçiren ve 
ona yön veren birincil kaynaktır. İnsan, fıtratına yerleştirilen bu manevi 
potansiyele peygamberler aracılığıyla gelen vahyi içselleştirmesi sayesinde 
Allah’ı tanır ve hayatını ona göre düzenler. Vahiy, kişinin içsel arayışına bir 
cevap sunarak, onun dikkatini görünenin ardındaki görünmeyen gerçekliğe 
çeker ve böylece anlamlandırma sürecini başlatır. 

Vahiy, insanı bilişsel veya sadece duygusal bir varlık olarak ele almanın 
yanında, insanın akıl, kalp, ruh ve beden bütünlüğünü de gözetir. Allah 
tarafından sunulan inanç esaslarıyla akla, kalbe ve ruha hitap eder. Bu 
yaklaşım, bireyin farklı yönlerinin birbiriyle uyum içinde gelişmesini 
sağlayarak dengeli bir kişilik yapısının oluşmasına zemin hazırlar. Vahiy, 
mana ile şekli, öz ile bedeni birleştirerek insanın hem bu dünyada hem de 
ahirette mutluluğa ulaşmasını kolaylaştırmaktadır.44 

Günümüz dünyasında artan anlam krizleri ve ahlaki yozlaşmalar 
karşısında, vahyin sunduğu bütüncül ve aşkın perspektife her zamankinden 
daha fazla ihtiyaç duyulmaktadır. Bu nedenle, din eğitiminde vahiy merkezli 
bir yaklaşımın benimsenmesi ve bireylerin vahyin rehberliğinde ahlaki ve 

 
42 Feyza Şule Düşgün, “İslam Hukuku Açısından Sosyal Realite-Vahiy İlişkisi”, Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 8 (2006), 105-129. 
43 Cevdet Kılıç, “Felsefe Din, Vahiy Akll İlişkisi Bağlamında Din Kavramı ve Günümüz Din Toplum İlişkileri”, Fırat 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 4 (1999), 113-120. 
44 Yasin Pişgin, “Vahiy ve Karakter İnşası”, Kelam Araştırmaları Dergisi 12/1 (2014), 193-203. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

13 

manevi gelişimlerini sürdürmelerine yönelik programların geliştirilmesi 
büyük önem taşımaktadır.45 

7. Toplumsal Düzen İçin Vahyin Önemi 

Vahiy, toplumsal düzenin temellerini bireylerin istekleri ya da belirli bir 
grubun çıkarlarına göre belirlemez; Allah tarafından belirlenen aşkın ve 
evrensel ilkelere dayandırır. Bu ilkelerin en önemlisi tevhid kavramıdır. 
Tevhid, Allah’ın birliğine olan inancı ve insanların ilah dışında tüm varlıklara 
kulluk yapmasını reddetmeyi gerektirir. Bu temel ilke, insanların hukuk 
önünde eşitliği ve farklı sosyal tabakalar arasında adaletin sağlanmasını da 
zorunlu kılar. Adalet, vahyin toplumsal düzenle ilgili en merkezi talebidir.  

Vahiy, adaleti hukuk prensibi olarak ve ahlak anlayışının esaslarından biri 
olarak tanımlamaktadır. Emanet, liyakat ve şura, danışma gibi ilkeler ise 
yönetim sisteminin temel taşlarını oluşturur. Kamu hakkının bir emanet 
niteliği taşıdığı, bu görevlere en ehil ve liyakat sahibi kişilerin atanması 
gerektiği ve toplumu ilgilendiren kararların istişareyle alınmasının önemi, 
vahiy tarafından öngörülen adil ve meşru bir yönetimin başlıca koşulları 
olarak belirlenmiştir.46 

8. Adalet İçin Vahyin Önemi 

Kutsal dinlerin tamamında, ilahi hitabın ve normların, o dönemin insan 
prototipinin somut zihniyetine uygun olarak şekillendiği görülmektedir. Bu 
aşamada adalet, büyük ölçüde kriminal adalet çerçevesinde tanımlanmış; kısas 
ilkesiyle karşılık mantığına dayanmıştır. Adaletin sağlanması, kendisine 
yapılanın aynısıyla karşılık verilmesi olarak algılanmıştır.  Dönemin 
toplumsal yapısında bireysel ahlaki ilkelerin henüz tam olarak gelişmediği, 
davranış standartlarının somut kurallara sıkı sıkıya bağlı olduğu bir aşamayı 
yansıtmaktadır. 

Kazara işlenen suçlar için sığınma şehirleri kurulması emri, adaletin sadece 
fiilin sonucuna değil, aynı zamanda failin kastına da odaklanmaya başladığını 
göstermiştir. Hz. İsa’nın Düşmanlarınızı sevin ve size eza edenler için dua 
edin şeklindeki hitabı, mukabele psikolojisinden uzaklaşarak, bağışlamanın 
adaletin en üst formu olarak tanımlandığı bir etik adalet anlayışına sahip 
olunabileceği gerçeğini salık vermektedir. 

 
45 Yusuf Bahri Gündoğdu-Olcay Bayraktar, “İlk Vahyin Eğitimsel Yorumlarında İnsan Unsurunun İncelenmesi”, İlahiyat 

Tetkikleri Dergisi 58 (2022), 88-94.  
46 Düşgün, “İslam Hukuku Açısından Sosyal Realite-Vahiy İlişkisi”, Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 8 (Nisan 2006), 105-129. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

14 

Adalet kavramının vahiy eksenindeki tekâmülü, insanlığın ahlaki ve 
zihinsel gelişimine paralel bir ilerlemeyi gözler önüne sermektedir. 
Kur’an’dan önceki vahiyler, kısasa dayalı bir adalet anlayışını tesis ederek 
toplumsal düzeni sağlamlaştırmış; geçiş dönemi vahiyleri ise merhamet ve 
niyet gibi etik unsurları devreye sokarak bu anlayışı sağlamlaştırarak 
toplumun yararına düzen tesis etmiştir.47  

Kur’an vahyinde ise adalet, tevhidin bir gereği olarak, takva ve ihsan ile 
bütünleşmiş, 48  hukuki bir zorunluluktan öte, varoluşsal bir sorumluluk ve 
ahlaki bir yaşam tarzı haline gelmiştir. Adalet teriminin günümüz sosyal 
hayatında aktif ve yapıcı yapısını yeniden kazanabilmesi için, vahiy 
sürecindeki bu kavramsal gelişimin yeniden değerlendirilmesi ve adaletin 
Allah’la, âlemle ve diğer insanlarla olan ilişkisini kapsayan geniş anlam 
alanının araştırılması faydalı olabilir.49 

SONUÇ VE ÖNERİLER 

Bu çalışmada Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın Hak Dini Kur’an Dili 
adlı tefsiri çerçevesinde vahiy anlayışı, özellikle Şûrâ Suresi merkezinde ele 
alınmıştır. İnceleme neticesinde, Elmalılı’nın vahiy tasavvurunun klasik İslâm 
tefsir ve kelâm geleneğine yaslanmakla birlikte, modern dönemin 
epistemolojik ve metodolojik sorunlarına cevap verme iddiası taşıyan 
bütüncül ve özgün bir mahiyet arz ettiği görülmüştür. 

Elmalılı’ya göre vahiy, lugavî anlamındaki “gizli ve süratli bildirim” 
çerçevesini aşarak, Allah’ın insanlıkla kurduğu bilinçli ve maksatlı bir iletişim 
biçimini ifade eder. Bu iletişim, yalnızca peygamberlere mahsus teşrîʿî vahiy 
ile sınırlı olmayıp, ilham, sevk-i ilâhî ve teshîr gibi farklı formları da 
kapsamakla birlikte, bağlayıcılık ve kesinlik açısından nübüvvet vahyiyle açık 
bir biçimde ayrılmaktadır. Bu ayrım, özellikle modern dönemde ilham ve 
sezgi merkezli din anlayışlarına karşı vahyin otoritesini ve normatif 
konumunu muhafaza eden önemli bir ilkedir. 

Şûrâ Suresi 51. ayet, Elmalılı’nın vahiy anlayışında merkezi bir yere 
sahiptir. Ayette zikredilen vahyin üç temel geliş şekli (doğrudan vahiy/ilham, 

 
47 Mustafa Özden, “Kur’an’dan Hareketle Akıl-Vahiy İlişkisi Üzerine Bir Değerlendirme”, Türkiye İlahiyat Araştırmaları 

Dergisi 3/2 (2019), 259-286. 
48 Kur’an’da Adalet konusu için bkz. Ömer Özbek, Farklı Kıraat Vecihlerindeki Anlamlarıyla Kur’an’da Adalet, İslâm 

Medeniyeti Bağlamında Adalet (Kavramsal ve Kuramsal Yaklaşımlar), Editörler: Ahmet Kamil Cihan Ali Kuşat, 
(Kayseri: Kimlik Yayınları, 2024), 155-192. 

49 İsmail Fethullah Caymaz-Fatih Tiyek. “Kur'an-ı Kerim'in Tevhid İnancını Anlatmadaki Beyan Çeşitliliği”, 
Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 43 (2024), 144-167. 

 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

15 

perde arkasından hitap ve melek aracılığıyla vahiy), vahyin keyfiyetini 
sınırlamaktan ziyade insan idrakinin sınırlarını belirlemekte; ilâhî kelâmın 
beşerî idrakle doğrudan özdeşleştirilemeyeceğini ortaya koymaktadır. 
Elmalılı, bu ayeti nübüvvetin imkânına yönelik inkârcı yaklaşımlara karşı 
güçlü bir delil olarak değerlendirmekte ve vahyin akıl üstü fakat akıl dışı 
olmayan bir bilgi kaynağı olduğunu vurgulamaktadır. 

Mukattaa harfleri bağlamında Elmalılı’nın geliştirdiği yorum, vahyin 
lafız–mana bütünlüğüne ve nüzul sürecindeki metafizik boyuta dikkat 
çekmesi bakımından dikkat çekicidir. Özellikle Şûrâ ve Bakara sureleri 
örneğinde, bu harflerin Kur’an’ın i’câzına, beşerî taklitten uzak oluşuna ve 
vahyin peygamberin iç dünyasında meydana getirdiği derin etkiye işaret ettiği 
sonucuna ulaşılmıştır. Bu yaklaşım, vahyi yalnızca metinsel bir olgu olarak 
değil, aynı zamanda peygamberin ontolojik tecrübesi olarak ele alan bir 
perspektif sunmaktadır. 

Çalışmada ayrıca vahyin irşad, tebliğ, ahlaki olgunlaşma ve toplumsal 
düzenle olan ilişkisi ortaya konulmuştur. Elmalılı’ya göre vahiy, bireyin fıtrî 
potansiyelini harekete geçirirken aklı dışlamaz; bilakis onu doğru istikamete 
sevk eden bir rehberlik fonksiyonu üstlenir. Toplumsal düzlemde ise vahiy, 
adalet, emanet, liyakat ve şûrâ gibi ilkeler aracılığıyla insan merkezli, fakat 
aşkın bir ahlaki düzenin inşasını hedefler. Kur’an vahyinde adaletin tevhid, 
takva ve ihsan ile bütünleşmesi, vahyin yalnızca hukukî değil, aynı zamanda 
varoluşsal bir sorumluluk alanı oluşturduğunu göstermektedir. 

Sonuç olarak Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın vahiy anlayışı, vahyi 
tarihsel bir olguya indirgemeyen; akıl, ahlak ve toplumsal düzenle 
irtibatlandırarak süreklilik arz eden ilâhî bir rehberlik olarak konumlandıran 
güçlü bir teorik çerçeve sunmaktadır. Şûrâ Suresi özelinde yapılan bu 
inceleme, Kur’an vahyinin hem önceki ilâhî mesajlarla sürekliliğini hem de 
insanlığa yönelik evrensel rehberliğini ortaya koymakta; Elmalılı’nın tefsir 
metodolojisinin çağdaş vahiy tartışmalarına önemli katkılar sunduğunu 
göstermektedir. Bu yönüyle çalışma, modern dönemde vahiy–akıl ilişkisini 
yeniden düşünme çabalarına mütevazı bir katkı sunmayı hedeflemektedir. 
 

 

 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

16 

KAYNAKÇA 
Aldemir, Halil. “Vahiy sırasında Hz. Peygamber’in Melekiyete Yükselmesi ya da Vahiy Meleğinin 

Beşeriyete Bürünmesi Teorisi”. Sosyal Bilimler Dergisi 5/10 (Aralık 2015),17-26. 
Beydâvî, Nâsıruddin Ebû Said Abdullah b. Ömer b. Muhammed eş-Şirâzî. Envâru’t-Tenzîl ve 

Esrâru’t-Te’vîl. thk. Muhammed Abdurrahman el-Mer’aşlî Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 
H. 1418. 

Buhârî, Ebu Abdillah Muhammed b. İsmail. Sahihu’l-Buhârî. Dimeşk: Dâru İbn Kesir,  2002. 
Caymaz, İsmail Fethullah-Tiyek, Fatih. “Kur'an-ı Kerim'in Tevhid İnancını Anlatmadaki Beyan 

Çeşitliliği”. Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 43 (2024), 144-
167. 

Ceyhan, Mehmet Akif. “Allah-İnsan İletişimi Açısından Vahiy”. Kader 16/2 (2018), 347-372. 
Demirci, Mehmet. “Vahiy Esnasında Hissedilen Çınlama Sesi: Salsaletü’l-Ceres”. Tefsir 

Araştırmaları Dergisi 5/2 (Ekim 2021), 634-660. 
Demirli, Ali Dursun. Ana Konuları Ekseninde Şûrâ Suresi’nin Tefsiri. İzmir: Dokuz Eylül 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 
Düşgün, Feyza Şule. “İslam Hukuku Açısından Sosyal Realite-Vahiy İlişkisi”. Kahramanmaraş 

Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 8 (2006), 105-129. 
Ebû Zeyd, Nasr Hâmid.  İlahî Hitâbın Tabiatı, çev. Mehmet Emin Maşalı Ankara: Otto Yayınları, 

2013. 
el-Mu‘cemu’l-Vasît. ed. İbrahim Medkûr Mısır: Mektebetü'ş-Şurûku'd-Devliyye, 2004). 
es-Sülemî. Ebü’l-Kâsım Abdurrahman b. Abdullah b. Ahmed. er-Ravzu’l-Ünüf. thk. Mecdî b. 

Mansûr b. Seyyid eş-Şûrî. Beyrut: Dâru‟l-Kütübi’l-İlmiyye, 2009. 
Ezherî, Ebu Mansur Muhammed b. Ahmed. Tehzîbü’l-Lüga. thk. Abdullah Derdîş. Kahire: Daru'l-

Mısrıyye li't-Telif ve't- Tercüme, ts. 
Gündoğdu, Yusuf Bahri – Bayraktar, Olcay. “İlk Vahyin Eğitimsel Yorumlarında İnsan Unsurunun 

İncelenmesi”. İlahiyat Tetkikleri Dergisi 58 (2022), 88-94. 
Hatice, Meraklı. Ana Konuları Ekseninde Necm Sûresinin Tefsîri. Sakarya: Sakarya Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Ensitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2008. 
İbn Âşûr, Muhammed et-Tâhir. et-Tahrîr ve’t-Tenvîr. 30 cilt. Tunus: Dâru’t-Tûnisiyye li’n-Neşr, 

1984 
İbnü’l Manzur, Muhammed b. Mükerrem b. Ali.  Lisanü’l Arap. thk. Abdullah Ali Kebir vd. 

Kahire:Daru’l Meârif, ts.). 
İbnü’l-Esîr, Mecdüddin el-Mübarek b. Muhammed el-Cezerî. en-Nihâye fî Ğarîbi’l-Hadis ve’l-Eser. 

thk. Ahmed b. Muhammed el-Harât. Doha: Dâru’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslamiyye,  ts.  
Kılıç Cevdet. “Felsefe Din, Vahiy Akll İlişkisi Bağlamında Din Kavramı ve Günümüz Din Toplum 

İlişkileri”. Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 4 (1999), 113-120. 
Kılıç, Recep. “Vahiy: Mahiyeti, İmkânı ve Doğrulanması Üzerine”. Milel ve Nihal 8/1 (Mart 2011), 

21-47. 
Kurban, Nur Ahmet. “Vahiy Kavramının Belirlenmesinde Şûra Suresi 51. Ayetin Önemi Üzerine 

İnceleme”. Journal of Islamic Research 30/2 (2019), 205-225. 
Özbek, Ömer. Kevâşî'nin Tefsirinde Kıraat Vecihlerinin Anlama Etkileri (Enbiya Suresi Örneği), 

TurkishStudies, Volume 14 Issue 6, 2019, Skopje/Macedonıa-Ankara/Turkey. 3361-3380. 
Özbek, Ömer. Farklı Kıraat Vecihlerindeki Anlamlarıyla Kur’an’da Adalet, İslâm Medeniyeti 

Bağlamında Adalet (Kavramsal ve Kuramsal Yaklaşımlar), Editörler: Ahmet Kamil Cihan Ali 
Kuşat, Kayseri: Kimlik Yayınları, 2024, 155-192. 

Özbek, Ömer. “Kur’ân Metninin Tarihine İlişkin Mülahazalar ve Çağdaş Yanılgılar/Contemporary 
Mistakes Regarding the History of the Text of the Qurʾān”. İlahiyat 14 (Haziran/June 2025), 19-
35. 

Özden, Mustafa. “Kur’an’dan Hareketle Akıl-Vahiy İlişkisi Üzerine Bir Değerlendirme”. Türkiye 
İlahiyat Araştırmaları Dergisi 3/2 (2019), 259-286. 

Pişgin, Yasin. “Vahiy ve Karakter İnşası”. Kelam Araştırmaları Dergisi 12/1 (2014), 193-203. 
Sahib, İsmail b. Abbad. el-Muhit fi’l Luga. thk. Muhammed Hasen Âli Yâsin. Beyrut: Âlemü’l- 

Kütüb, ts. 
Taberi, Ebû Caʿfer Muhammed b. Cerîr . Câmiʿu’l-Beyân ʿan Teʾvîli Âyi’l-Kurʾân, thk. Ahmed 

Muhammed Şâkir – Mahmûd Muhammed Şâkir.  Kahire: Dârü’l-Hicr,  1415/1995. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

17 

Tehânevî, Muhammed Ali .  Keşşâfü Istılâhâti’l-Fünûn ve’l-Ulûm. thk. Ali Dahrûc Beyrut: 
Mektebetü Lübnan Nâşirûn  

Yavuz, Yusuf Şevki. “Vahiy”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 42/440-443. İstanbul: 
TDV Yayınları, 2012. 

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi. Hak Dini Kur’an Dili. nşr.  Asım Cüneyd Köksal, Murat Kaya.  
İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı,  2021. 

Zeccac, Ebu İshak ibrahim b. es-Sirri. Me‘ani’l Kuran. thk. Abdu’l Celil Abduh Şelbî. 
Beyrut:Âlemü’l Kütüb, 1988. 

Zemahşerî, Ebu’l-Kāsım Cârullah Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hārizmî. El-Keşşâf ‘an 
Hakâiki Ğavâmidı’t-Tenzîl ve ‘Uyûni’l-Ekāvîl fî Vucûhi’t-Te’vîl. nşr. Murat Sulun. çev. 
Muhammed Coşkun. 6 cilt. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2016. 



 
 

BÖLÜM 2: HZ. ÎSÂ’NIN (A.S.) REF‘İ VE NÜZÛLÜ MESELESİNE 
DAİR TEFSİR YAKLAŞIMLARI: SAFVETÜ’T-TEFÂSÎR VE 
BEYÂNÜ’L-HAK ÖRNEĞİNDE MUKAYESELİ BİR İNCELEME* 

Lokman Bedir**, Abdullah Özbek*** 

 

GİRİŞ  
Hz. Îsâ’nın (a.s.) ölümü, ref’i (Allah’a yükseltilmesi) ve kıyamete yakın 

nüzûlü (yeryüzüne inişi) meselesi, İslâm dünyasında batılılaşma ve 
modernleşme hareketlerinin etkisiyle modern dönemde tartışmaya açılan 
konular arasında yer almaktadır. Modernist akımlar, rivayetlere dayalı 
geleneksel açıklamaları reddederek bu rivayetleri uydurma kabul etme 
eğilimindedir. Ancak Kur’an’ın kendisine vahyedildiği Peygamber’in 
hadislerini tamamen göz ardı etmenin metodolojik sorunları ve İslâmî düşünce 
açısından doğuracağı sakıncalar açıktır. Bu nedenle tartışmanın tefsir merkezli 
olarak yürütülmesi isabetli olmakla birlikte, konunun bütüncül biçimde ele 
alınabilmesi için hadis rivayetlerinin de değerlendirme dışında bırakılmaması 
gerekmektedir. 

Sâbûnî, klasik Ehl-i Sünnet çizgisini takip ederek ref’ ve nüzûl meselesini 
hem Kur’an ayetleri hem de sahih hadisler ışığında yorumlar. Zeki Duman ise 
Kur’an merkezli bir yorum geliştirir; hadisleri tamamen reddetmez ancak 
Kur’an’ın lafzî ve bağlamsal anlamını öncelikli görür. “Teveffî” ve benzeri 
kelimelerin anlamlarını tartışarak Hz. Îsâ’nın ölümü meselesinde farklı 
ihtimalleri değerlendirir. Bununla birlikte, Kur’an’daki ifadelerin Hz. Îsâ’nın 
öldürülmediğini ve Allah’a yükseltildiğini gösterdiğini kabul eder. 

Bu çalışmada, Hz. Îsâ’nın (a.s.) nüzulü meselesi Safvetü't-Tefâsîr ve 
Beyânü'l-Hak tefsirleri çerçevesinde karşılaştırmalı olarak incelenmiş; ayrıca 
konulu tefsir yöntemleri dikkate alınmıştır. Araştırmanın temel tezi, Hz. 
Îsâ’nın (a.s.) ölmediği, hâlen hayatta olduğu ve kıyamete yakın yeryüzüne 
ineceği olgularının Kur’ânî hakikatler olduğu ve hadislerin de bunu 

 
* Bu çalışma Abdullah Özbek’in, Bilecik Şeyh Edebali Lisansüstü Enstitüsünde Dr. Öğr. Üyesi Lokman Bedir’in 

danışmanlığında hazırlanan “Osmanlı Döneminde Kıraat İlmi ve Eğitimi” adlı tezden yararlanılarak üretilmiştir.  
** Lokman BEDİR, Doktor Öğretim Üyesi, Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi İlahiyat Fakültesi. 

lokman.bedir@bilecik.edu.tr. ORCID. 0000-0002-7735-5171. 
*** Abdullah ÖZBEK, Yüksek Lisans Öğrencisi, Bilecik Şeyh Edebali Lisansüstü Enstitüsü, 

1928695@ogrenci.bilecik.edu.tr. ORCID. 0009-0007-2575-6313. 

mailto:lokman.bedir@bilecik.edu.tr
mailto:1928695@ogrenci.bilecik.edu.tr


TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

19 

desteklediğidir. Bu sebeple çalışmamızın amacı meseleye çağdaş iki 
müfessirimizin nasıl baktığını tespit etmek ve değerlendirmektir. Yapılan 
tespit, konuya ilgi duyanlara farklı bakış açılarını ve bunların karşılaştırmalı 
olarak ortaya konulmuş analizini sunacaktır. 

Hz. Îsâ’nın (a.s.) risâletinin ardından, insanlığın son ilahî vahiy ile muhatap 
olduğu Hz. Muhammed’in (s.a.v.) risâletine kadar geçen süreçte başka bir 
peygamber gönderildiği bilinmemektedir. (s.a.v.) Bu dönemin başlarında 
yaşanan olaylar neticesinde Hz. Îsâ’nın (a.s.) ölümü, ref’i (Allah’a 
yükseltilmesi) ve kıyamete yakın nüzûlü (yeryüzüne inişi) meselesi, İslâm 
düşüncesinde tarih boyunca tartışılan konulardan biri olmuştur. İslâm’ın ilk 
dönemlerinde çok problem edilmese de Kur'an’da bulunan Hz. Îsâ konulu 
ayetler ve hicrî ikinci asırdan itibaren tedvin edilen hadislerde bu konuda 
mevcut olan ifadeler neticesinde bu mesele tartışılmaya başlanmış ve belli 
dönemlerde daha da yükselerek günümüze kadar gelmiştir. Modernleşme ve 
Batılılaşma süreçleriyle birlikte bu mesele, özellikle rivayetlere dayalı 
geleneksel açıklamaların sorgulanması bağlamında yeniden gündeme 
gelmiştir. Modernist yaklaşımlar, hadisleri ve klasik tefsir geleneğini 
reddederek Kur’an merkezli yorumlara yönelmiş; bu durum, metodolojik ve 
itikadî açıdan önemli tartışmaları beraberinde getirmiştir. Bu çalışmanın 
amacı, söz konusu tartışmayı Kur’an eksenli olarak ele almak ve Sâbûnî’nin 
Safvetü't-Tefâsîr ve M. Zeki Duman’ın Beyânü'l-Hak adlı tefsirlerinden 
karşılaştırmalı olarak incelemek ve değerlendirmektir.  

Araştırma türü olarak karşılaştırmalı tefsir analizi yöntemini kullanan bu 
çalışma, veri kaynakları olarak Kur’an ayetleri (özellikle Âl-i İmrân 3/55, Nisâ 
4/157-158, Mâide 5/117), Sâbûnî’nin Safvetü’t-Tefâsîr ve M. Zeki Duman’ın 
Beyânü'l-Hak adlı tefsirleri temel alınarak hazırlanmıştır.  

Araştırmada analiz yöntemi olarak Kur’an’ın Kur’an’la tefsiri ilkesi 
benimsenmiş ve kavramsal çerçeve (özellikle kehl, ref’ teveffî ve nüzul 
kavramları) temel lügatlerden incelenerek değerlendirilmiştir. Bu konudaki 
rivayetler ve karşılaştırmanın yapıldığı tefsirlerdeki konuyla ilgili ayetlere 
dair yapılan yorumlar tespit edilerek karşılaştırmalı bir şekilde incelenmiştir. 
Ayrıca modernist yaklaşımların metodolojik eleştirisi de yapılmaya gayret 
edilmiş, elde edilen bulgular ve varılan sonuç paylaşılmıştır. Bu bağlamda 
ilgili Kur’an ayetlerinin dilbilimsel analizi yapılırken elde edilen bulgular 
karşılaştırılmıştır.  



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

20 

Fıkhu’l-ekber’de İmam-ı A’zam Ebu Hanife (ö.150/767) “kıyamet 
alâmetlerinden nüzûl-i İsâ haktır”1 şeklinde bir ifade kullanmıştır. Bu Hanefî 
mezhebinin olduğu kadar Ehl-i Sünnet’in de genel görüşüdür. Hz. Îsâ 
hakkında daha sonra her iki tefsirde de tek tek inceleyeceğimiz ayetlerde2 
Mesîh ve Meryem’in oğlu, İncil verilen Peygamber,3 kendisinden sonraki ismi 
Ahmed olan bir Peygamberi müjdeleyen, Allah’ın kelimesi ve tavsif edildiği 
şekliyle O’ndan bir ruh, kendi ağzından ikrarıyla bir ilah değil Allah’ın kulu4 
olduğu geçmektedir. 

İslâm inancında olduğu gibi kıyamete yakın bir zamanda Mesih’in 
geleceğine dair inanç, Mesih’in Hz. Îsâ olup olmadığı noktasında üç ilahî din 
arasında ve her bir dinin kendi iç yorumlarında farklılık göstermektedir.5  Bu 
konuda çeşitli çalışmalar bulunmaktadır. Bunlardan birinde Osman Oral, 
İslâm dünyasında Hz. Îsâ’nın ölümü ve kıyamet alâmetlerinden biri olarak 
dünyaya dönüşüne dair ortaya çıkan görüşlerin üç şekilde özetlenebileceğini 
ifade etmiştir: 

Birinci görüşe göre, Hz. Îsâ düşmanları tarafından öldürülmek 
istendiğinde ruh ve beden bütünlüğüyle ilâhî huzura yükseltilmiş, kıyamet 
öncesinde yeryüzüne inecek, son peygamber Hz. Muhammed’in getirdiği 
vahye tâbi olarak onun ümmetinden olacak, deccâli öldürüp yeryüzünde 
adaleti tesis edecektir. Bu görüşün Ehl-i Sünnet tarafından benimsendiği ifade 
edilmektedir.6 Bu çalışmada Sâbûnî’nin de bu görüşte olduğu görülmektedir.7 

İkinci görüş ise, Hz. Îsâ’nın öldürülmek istendiği anda Allah tarafından 
tabii bir ölümle öldürülerek bedenen değil, ruhen kendi katına yükseltildiğini 
ileri sürer. Nüzûl-ü Îsâ’ya dair Hz. Peygamber’e nispet edilen rivayetler isnad 
bakımından mütevâtir olmayıp âhâd derecesindedir. Mu‘tezile kelamcıları ile 
İslâm filozoflarının çoğunluğu bu görüştedir. Çalışmamızda tefsirini ele 
aldığımız Duman’ın bu görüşte olduğu ifade edilebilir. 

Üçüncü görüşe göre, Hz. Îsâ’nın ölümü ve âhir zamanda dünyaya 
dönüşüne ilişkin ayetler açık anlamlı olmadığından ve bu konuda pek çok 
hadis bulunduğundan, nüzul-ü Îsâ olayını bütünüyle reddetmek doğru 
değildir. Buna göre Îsâ ruh ve beden bütünlüğüyle ilâhî huzura 

 
1 Ebu Hanife, el-Fıkhu’l-Ekber, (Çev. Mustafa Öz, İmam-ı Azam’ın Beş Eseri), (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları), 2011, 582. 
2 Bkz. Nisa, 4/171, 172; Maide, 5/72, 75. 
3 Bkz. Maide, 5/46; Hadid, 57/27. 
4 Bkz. Saf, 61/6. 
5 Bkz. Jacques Waardenburg, “Mesih”, DİA, İstanbul, 2004, 29/306-309. 
6 Bkz. Ömer Faruk Harman, “İsâ”, DİA, İstanbul, 2000, 22/465-467. 
7 Bu görüşler ileride ele alınacaktır. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

21 

yükseltilmemiş, tabii ölümle ruhu kabzedilmiştir. Ancak konuyla ilgili 
hadisler dikkate alınarak uygun şekilde te’vil edilmelidir. Muhammed Abduh 
(ö. 1313/1905) ve M. Reşîd Rızâ (ö. 1354/1935) gibi bazı âlimler bu görüşü 
benimsemişlerdir.8 

Bunlara iki görüş daha eklemek meseleyi izah etmek sadedinde daha 
ayrıntılı bir irdeleme imkânı sağlayacaktır. Bu durumda; 

Dördüncü görüş, Hz. Îsâ’nın çarmıhta ölmediği, bayıldığı ancak öldü diye 
bir lahite kapatıldığı daha sonra ayılıp kaya mezarından dışarı çıktığı 
şeklindedir. Buna göre o, mezarını ziyaret için gelen kadınlara görünmüş ve 
ölmediğini havarilerine haber vermelerini onlardan istemiştir.  Erkeklere 
görünmemesinin sebebi onların kendisini yine cezalandırılabileceği 
endişesidir. Bu görüş Hz. Îsâ’nın havarileriyle buluştuktan sonra yer altına 
çekildiğini ve peygamberlik vazifesini gizli olarak sürdürdüğünü daha sonra 
normal yollarla öldüğünü savunur. 

Beşinci ve son görüşe göre ise Hz. Îsâ’nın kıyamete yakın yeryüzüne 
ineceğine ilişkin İslâm düşüncesinde var olan tüm görüşler İslâm’a sonradan 
sokulan ve İsrailiyat kaynaklı görüşlerdir. Bu görüşler sonradan İslâm’a giren 
Hıristiyan ve Yahudilerce Kur'an’daki ayetlerde kesin belirli olmayan 
konularda kendi inanışlarını İslâmileştirmeleri yoluyla son ilahi dine 
sokulmuştur. Bu son görüş aslında Hz. Îsâ’nın akıbetinden çok onun 
kıyametten önce kurtarıcı olarak geleceği inanışına bir reddiyedir.  

Bu konuda tüm görüşlerin Hıristiyan Batı’daki kaynaklarla detaylı olarak 
incelenmesi bu çalışmanın sınırlarını aşacaktır. Bu kapsamlı araştırma başka 
bir çalışmanın konusudur. Burada ise kaynak olarak ele alınan her iki 
tefsirdeki görüşler irdelenmiş ve karşılaştırılarak değerlendirilmiştir. 

1. Kavramsal Çerçeve  

Hz. Îsâ hakkındaki farklı görüşlerin, ilgili ayetleri tefsir edenlerce farklı 
yorumlanmasının bir nedeni ayetlerde Hz. Îsâ’ya ilişkin Kur’ânî kavramların 
farklı anlaşılması ve bu anlayış çerçevesinde ayetlerin yorumuna gidilmesidir. 
Bu sebeple özellikle kehl, teveffî, ref’ ve nüzul kavramlarının incelenmesi 
önem arz etmektedir.  

 
8 Bkz. İlyas Çelebi, “İsâ”, DİA, İstanbul, 2000, 22/473-474; Osman Oral, Muhammed Zahidü’l-Kevseri’nin Ref’ ve Nüzûl-

i Îsâ Görüşünün Kelâmi Açıdan Değerlendirilmesi, Kelam Araştırmaları 13:1 (2015), 354. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

22 

1.1. Kehl ( لاًھْكَ ) 

Bu kavramın anlamı Râgıb el-İsfehânî (ö. 502/1108) ve Fîrûzâbâdî (ö. 
718/1318) tarafından, “yaşlılığın ortaya çıkması, belirginleşmesi” şeklinde 
ifade edilmiştir. İsfehânî kurumaya yüz tuttuklarında bitkiler için söylenen 
“iktehelen-nebâtü” ifadesini örnek getirmiştir. Fîrûzâbâdî ise “kehl”in ikinci 
anlamının insanın otuz ya da otuz dört yaşından, elli bir yaşına kadar olan 
hayat dilimi olduğunu belirtmiştir. 9 Buna yakın bir anlam İbnü’l-Esîr (ö. 
630/1233), tarafından ifade edilmiş ve “erkeklerden otuz yaşından kırk yaşına 
kadar olan zaman dilimine kehl dendiğini ifade etmiş ve bunun yanında otuz 
üç yaşından elli yaşına kadar ki dönemi kapsadığı şeklindeki söylemi10 de 
eserinde aktarmıştır. 

Muhammed Ali es-Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr adlı eserinde ayetlerin 
tefsirini yapmadan önce kavram bilgisi verirken kehl kelimesinin anlamını da 
kaydetmiştir. Ona göre “kehl, orta yaşlı demektir. Orta yaşlı kadına da kehle 
denir.”11 Sâbûnî, ayetin tefsirinde ise bu kelimeyle birlikte ayete verdiği 
manada Zemahşerî’den (ö. 538/1143) nakilde bulunmuştur. O’na göre, Hz. Îsâ 
konuşma çağına gelmeden önce, çocukken ve olgun iken (kehlen) insanlara 
Allah'ın emrini söyleyecektir.  Zemahşerî’nin bu kelimenin anlamı için, Hz. 
Îsâ’nın bahsi geçen iki durumda da, yani çocukluk ve olgunluk durumlarında, 
çelişkisiz bir şekilde insanlara peygamber sözüyle konuşacağının12 ifade etmiş 
olduğunu söyleyen Sâbûnî bu durumun, büyük bir mucize olduğunu13 tefsirine 
eklemiştir. 

M. Zeki Duman Beyânu’l-Hak adlı tefsirinde bu ayete mana verirken ele 
aldığı kavramlar arasına kehl kelimesini almamış ancak mealinde bu kelimeye 
yukarıdakine benzer bir anlam vermiştir. “O, hem beşikte hem de olgunluk 
çağında insanlarla konuşacak salih bir kişidir.” (Âl-i İmrân, 3/46) Buna göre 
Beyânü’l-Hak’ta kehl hem çocukluk hem de olgunluk çağı anlamında14 
kullanılmıştır.  

 
9 Râgıb el-İsfehânî, el-Müfredât Fî Garîbi’l-Kur'ân, Dâru’l-Ma’rife, Beyrut ts. 442; Mecdüddin Muhammed b. Ya’kûb 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-Muhît, (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1993), 1363. 
10 İbnü’l-Esîr, Mecdüddin Ebu’s-Sa’âdât el-Mübârek b. Muhammed el-Cezerî, en-Nihâye fî Garîbi’l-Hadis, Dâru İhyâi’l-

Kütübi’l-Arabiyye, ts. 4/213-214. 
11 Muhammed Ali es-Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, (Tefsirlerin Özü), trc. Sadreddin Gümüş, Nedim Yılmaz, (İstanbul: İz 

Yayıncılık, 2003), I/372. 
12 Cârullah Ebu’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed Zemahşerî, el-Keşşaf, (v. 538/1143), el-Keşşâf an Hakâikı 

Ğavâmidı’t-Tenzîl ve Uyûni’l-Ekâvîl fî Vucûhi’t-Te’vîl, tsh: Muhammed Abdüsselâm Şâhîn, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-
İlmiyye, 1416/1995), 1/278. 

13 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, I/373. 
14 M. Zeki Duman, Beyânu’l-Hak (Kur’ân-ı Kerîm’in Nüzul Sırasına Göre Tefsiri), (Ankara: Fecr Yayınları, 2008), 3/202.  



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

23 

1.2. Teveffî ( يِّفوََت ) 

Arapçada fiil olarak (v-f-y) kökünden türeyen teveffâ kelimesi genel olarak 
ölüm ve ruhun kabzedilmesi anlamında olsa da teveffî fiili, birinden bir malı 
veya herhangi bir şeyi geride hiçbir şey bırakmaksızın bütünüyle almak, can 
almak ve ruhu kabzetmek anlamlarına gelmektedir.15 Vefât kavramı ise; ahde 
vefa göstermek, ölçü ve tartıyı tam yapmak ve kabzederek almak anlamlarına 
gelir.16 

 Teveffî kavramı, Kur’an ve hadisler çerçevesinde değerlendirildiğinde 
öldürmekten ziyade yeryüzünden bütünüyle kaldırıp almak ve uyutmak, 
ölmüş gibi yapmak anlamlarını da kapsamaktadır.17 

Safvetü’t-Tefâsîr’de Sâbûnî, kelimelerin izahı kısmında teveffî kelimesinin 
anlamına yer vermemiştir. Ancak ayete mana verirken tefsir kısmında ey Îsâ, 
seni göğe kaldıracağım, sonra da ecelin geldiğinde seni öldüreceğim 
ifadelerine yer vermiştir. Buna göre “teveffi, eceli geldiğinde Allah’ın bir 
kimseyi öldürmesi anlamına gelmektedir. Sâbûnî’nin bu kavrama verdiği 
anlam bu durumda Allah’ın ölüm meleğine emrederek Hz. Îsâ’nın canını 
alması şeklinde olduğu gözükmektedir. Ayrıca o vakti geldiğinde şeklinde bir 
ifadeyi de bu kelimenin anlamına eklediği için Hz. Îsâ’nın çarmıhta 
öldürülmediğini ancak daha sonra kıyametten önce öleceğini kabul ettiği de 
buradan anlaşılmaktadır. 

Beyânü’l-Hak’ta Duman da Teveffî kavramının geçtiği ayete mana 
verirken anahtar kelimeler kısmında bu kelimeye yer vermemiştir. O da aynı 
şekilde bu kelimeye öldürülmek anlamını tefsir kısmında vermiştir. Bu 
durumda Duman’a göre teveffî kavramı öldürmek ve ruhunu kabzetmek18 
anlamına gelmektedir. 

1.3. Ref’ ( عٌفْرَ ) 

Ref’ kavramı, sözlükte asıl anlamı itibarıyla, bir nesneyi yukarı kaldırmak 
ve yükseltmek19 demektir. Ayrıca bu kavram Arapçada “irtef’a” şeklinde 
olunca bir nesnenin kendi kendine yükselmesi veya birinin eliyle 
yükseltilmesi20 anlamına gelir. “Ref‛” aynı zamanda bir kimsenin makam ve 

 
15 Bkz. Cemâlüddîn Ebu’l-Fazl Muhammed b. Mükrim İbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, “vefa” mad. (Beyrut: Dâru Sâdır, 

1414). 
16 Râgıb el-İsfehani, el-Müfredât fî Garîbi’l- Kur’an, ,“vefat” mad. 
17 İsmail b. Hammad Cevherî, Sıhâh, “v.f.y.” md. Beyrut: 1979; Ahmed b. Fâris b. Zekeriyya Lüğavi, Mücmelü’l-Lüğa, 

“v.f.y.” md., thk. Zübeyr Abdülmuhsin Sultan, Beyrut: 1986; Zebîdî, Muhammed Murtaza el-Hüseyni el-Vasıti el-
Hanefi, Tâcü’l-Arus Min Cevâhiri’l-Kamus, “v.f.y” mad., (Beyrut: Mektebetül-İlmiye, trs).  

18 Duman, Beyânu’l-Hak, 3/204. 
19 İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, “r.f.‛a.” md. 
20 Cevherî, Sıhâh, “r.f.‛a.” md.; Lüğavi, Mücmelü’l-Lüğa, “r.f.‛a.” md.; Zebîdî, Tâcü’l-Arus, “r.f.’a” mad. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

24 

derecesini yükseltmek anlamına gelir; ayrıca birini hâkim huzuruna 
çıkarmak21 manasında da kullanılır. Bunun yanı sıra, ekinin hasattan sonra 
harman yerine taşınıp kaldırılması da “ref‛” olarak adlandırılır. Bu kavram 
Kur’an’da yukarıdaki teveffî kelimesi ile aynı ayette (Âl-i İmrân, 3/55) art 
arda geçmektedir. Burada kavrama verilen anlam sözlük anlamı ile çok 
yakındır. Ancak karşılaştırmalı incelediğimiz kısımda görüleceği üzere söz 
konusu yükselmenin mekânî mi, makamî mi? olduğu konusu tartışmalıdır. 

Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr adlı eserinde ayetin tefsirini yaparken ref’ 
kavramına da anlam vermiştir. Ona göre ref’ göklere kaldırmak ve yükseltmek 
anlamındadır. O, Seni göğe kaldıracağım, ifadesi ile bu kavramın anlamını 
yükseltmek göklere kaldırmak22 olarak vermiştir. 

Duman’a gelince o, Beyânu’l-Hak adlı tefsirinde bu ayete mana verirken 
Sâbûnî’de olduğu gibi anahtar kelimeler arasında ref’ kelimesine yer 
vermemiştir. O da meal ve tefsir kısmında bu kelimeye benzer şekilde 
yükseltmek anlamını vermiştir. Ancak Duman’ın ifadelerinden anlaşıldığına 
göre katına yükseltmek ifadesi cennete girdirmek anlamını tazammun 
etmelidir. Çünkü ona göre Allah’ın katı ifadesi diğer birçok ayette cennet23 
anlamına gelmektedir.  

1.4. Nüzul ( لٌوزُُن )  

Nüzul kavramı sözlükte inme, iniş, gökten yeryüzüne inmek, vahiy 
getirmek gibi anlamlara24 gelmektedir. Arapçada “yukarıdan aşağıya inmek, 
gelmek, konaklamak” anlamına kullanılan nüzulün mastarı “iniş”, isim olarak 
ise “inme/indiriliş” anlamlarıyla kullanılmaktadır. Bu kavram Kur’an’da 
yukarıdaki kelimeler gibi sözlük manalarında geçmektedir. Bu anlam konu ile 
ilgili mütevâtir hadislerin ilgili ayetlerle karşılaştırılması sonucu verilen 
anlamdır. Kur’an’da bu kavrama verilen anlamlar çok kapsamlıdır. Kur’an’da 
nüzul kavramı yalnızca “vahyin inişi” için değil; su, rızık, demir, elbise, 
melek, azap, huzur, şeytan, Allah’ın ordusu gibi farklı unsurların “gökten 
inmesi” veya “yeryüzüne gönderilmesi” anlamlarında da kullanılır. Hz. 
Îsâ’nın nüzulü ile de bu anlamda kıyametten önce kıyamet alâmeti olarak 
yeryüzüne gönderilmesi kastedilmektedir. 

 
21 İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, “r.f.‛a.” md; Zebidi, Tâcü’l-Arus, “r.f.’a.” mad. 
22 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, I/373. 
23 Duman, Beyânu’l-Hak, 3/204-205. Cennet anlamına kullanıldığı ayetler için bkz. Bakara, 2/154; Nisa, 4/158; Maide, 

5/61; Yasin, 36/26-28 ve Zuhruf 43/61. 
24 Cevherî, Sıhâh, “n.z.l.” md.; Lüğavi, Mücmelü’l-Lüğa, “n.z.l.” md.; Zebîdî, Tâcü’l-Arus, “n.z.l.” mad. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

25 

Nüzul ifadesi Kur’an’da yaklaşık 300 yerde (261’i fiil kalıplarında) geçer 
ve farklı bağlamlarda kullanılır. Kısaca özetleyecek olursak; İlâhî kitapların 
inişi, vahyin eş anlamlıları olarak Kur’an yerine “hak, zikir, nur, ayet, sûre” 
gibi kelimelerle birlikte zikredilmesi (Kadir 97/1), tabiat olayları ile ilgili 
olarak su ve rızıkların gökten indirilmesi (Bakara 2/22), meleklerin inişi, 
Allah’ın azabının veya ordularının indirilişi (Kadir 97/4), şeytanın inişi veya 
Allah’ın huzur ve sükûn vermesi (Fetih, 48/4), Rûhu’l-Emîn (Cebrâil): vahyi 
getiren meleğin inişi (Nahl 16/102) vb. anlamlar Kur’an’da nüzul kavramının 
anlamlarına dair kullanımlardır. 

Sayılanların dışında bu kavram “sebeb-i nüzûl” şeklinde, ayetlerin hangi 
olay veya bağlamda indirildiğini açıklamak için kullanılır. Bu, tefsir 
geleneğinde ayetlerin tarihsel bağlamını anlamada önemli bir yöntemdir. 

Safvetü’t-Tefâsîr adlı eserinde Sâbûnî, yukarıdaki ayetlerin tefsirini 
yaparken nüzul kavramına da anlam vermiştir. Bu ayetlerin tamamının tefsiri 
yerine yalnızca birine (Fetih, 48/4) yer vermek kavramsal izah anlamında 
yeterli olacaktır. O’na göre nüzul, diğer anlamları yanında huzur ve sekine de 
indirmektir. Burada nüzul daha farklı bir konuda olmakla birlikte sözlük 
anlamlarından indirmek anlamında kullanılmıştır. Sâbûnî, bu ayetteki sekine 
kelimesine huzur ve sükûn anlamını ve inzal kavramına da buna bağlı olarak 
huzuru kalbe indirmek anlamını vermiştir. Yüce Allah müminlerin kalbine 
huzur ve sükûn verendir şeklindeki ifadesi onun inzal kavramını indirmenin 
yanında vermek anlamıyla da aldığını göstermektedir.25 

Beyânu’l-Hak adlı tefsirinde Duman da bu ayete mana verirken Sâbûnî’de 
olduğu gibi anahtar kelimeler arasında nüzul kelimesine yer vermemiştir. Bu 
kavrama ait meal ve tefsir kısmından çıkarılmış olan manaya göre nüzul; 
inme, iniş ve yeryüzüne indirilme anlamına gelmektedir. Ancak o, Hz. Îsâ’nın 
nüzulünü kabul etmediği, ilk geldiği zamanda yaşadığı ve sonra ölüp her iman 
sahibi kimse gibi ruhunun göğe yükseltilmiş26 olduğuna kail olduğu için onun 
anlayışında bu yeryüzüne inme ahir zamanda Hz. Îsâ için geçerli değildir.  

2. Hz. Îsâ’nın Göğe Kaldırılması 

Hz. Îsâ’nın nüzulünden önce göğe kaldırılması meselesini ilgili ayetlerin 
tefsirinde hemen her müfessir ele almakta ve çoğunluğu ise kabul etmektedir. 
Bu cümleden olarak genel itibariyle göğe kaldırılma veya semaya yükseltilme 
kabul edilmekle birlikte bu yükseltilmenin ruh ve cesetle mi yoksa sadece ruh 

 
25 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, VI/47-48. 
26 Duman, Beyânu’l-Hak, 3/204-205… 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

26 

ile mi olduğu konusunda ihtilaf bulunmaktadır. Bu ihtilaf  ِھِۜیَْلا  �ُّٰ ُھَعَفرَ  لَْب   (bilakis 
Allah onu kendine yükseltti) ifadesine verilen mana ile alakalı bulunmaktadır. 
Müfessirlerin çoğunluğu bu ayeti semaya yükseltme olarak tefsir etmişlerdir. 
Bazı müfessirler Allah’ın Hz. Îsâ’yı cesedi ile semaya yükselttiğini ve onun 
semada diri olduğunu kaydetmişlerdir.27 Bazı müfessirler “bilakis Allah onu 
kendine yükseltti” ayetini Miraç hadisesindeki Hz. Muhammed (s.a.v.) ile Hz. 
Îsâ (a.s.) arasındaki buluşmanın ruhani değil bedeni bir buluşma olduğuna 
delil getirmişlerdir. Bu ameliye onların, hadisin tefsirini yaptıklarında, 
hadisten anladıklarına ayeti delil getirmeleri ve ayetin tefsirini yaptıklarında 
da ayetten anladıklarına hadisi delil getirmeleri gerekçesi ile eleştirilmiştir.28 

Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr’de Hz. Îsâ’nın göğe kaldırılması konusunu Âl-i 
İmrân Suresi 55. ayetin tefsirinde ele almış ve bazı müfessirlerden konuyla 
ilgili nakillerde bulunmuştur. Bu nakillerinde o, Allah Teâlâ’nın Îsâ'ya: "Ey 
Îsâ! Seni göğe kaldıracağım…” buyurduğunu, Yüce Allah'ın böyle 
demesinden maksadının, onu, Yahudilerin elinden kurtaracağını ve kendisine 
hiçbir eziyet edilmeden, sağ salim göklere kaldıracağını müjdelemek 
olduğunu ifade etmiştir. Buna göre Sâbûnî, Hz. Îsâ’nın göğe kaldırılmış 
olduğunu ayetin de delaleti ile kesin kabul edenler arasındadır. Onun bu 
kabulü göğe kaldırmanın hem ruh hem de bedenle olduğu şeklindedir. Çünkü 
o, Katade’den naklinde ayette bir takdim tehir bulunduğunu ve takdirinin 
şöyle olduğunu tefsirindeki ifadelerine eklemiştir: "Seni kendime 
kaldıracağım. Daha sonra da öldüreceğim." Müfessirimize göre bunu Taberî 
nakletmiştir. Buna göre “Hani Allah Îsâ'ya: Ey Îsâ, seni göğe kaldıracağım, 
sonra da ecelin geldiğinde seni öldüreceğim demişti (Âl-i İmrân, 3/55) ayeti 
de bu anlama gelmektedir. Böyleyken başkalarına göre, ayetin ikinci kısmına 
“seni dünyaya indirdikten sonra da öldüreceğim”, şeklindeki mana yine Taberî 
tarafından nakledilmiştir.29 

Sâbûnî’ye göre Hz. Îsâ’nın Allah tarafından göğe kaldırılmasının sebebi, 
öldürmek isteyenlerin şerrinden korumak istemesidir. Yani Allah onu 
korumak için semaya kaldırmıştır. Müellifimiz “Seni, öldürmek isteyenlerin 
şerrinden koruyacağız” şeklindeki ifadesi ile bu görüşünü tefsirine 
kaydetmişken Hasan el-Basri’nin şöyle dediğini ilave etmiştir: Allah onu 
Yahudi, Hıristiyan, Mecusi ve kendi kavminin kâfirlerinden korudu.30 Yine 
ona göre, Hz. Îsâ’ya uyup iman edenleri Allah, kıyamete kadar onun 

 
27 Taberi, 6/458. 
28 Mahmut Şeltut, Hz. İsa'nın Göğe Yükseltilmesi ve Tekrar Dönüşü, çev. Mustafa Baş, Dinî Araştırmalar, 7/21, 289. 
29 Taberi, 6/458; Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, I/373. 
30 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, I/379. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

27 

peygamberliğini inkâr edenlere ve mü'minlere düşmanlık edenlere üstün 
kılacağını da bu ayetle belirtmiş olmaktadır. Bunu da Allah, onu göğe 
kaldırmak suretiyle yapmıştır. Buradan da Hz. Îsâ’nın göğe ruhla beraber 
cesedi ile kaldırıldığı anlaşılmaktadır. Çünkü Sâbûnî, onun, gündüzleyin üç 
saat süresince öldüğünü, sonra göklere kaldırıldığını söyleyen bazı müfessirler 
ile "vefattan maksat, uyku vefatıdır" diyenlerin görüşlerinin de zayıf olduğunu 
bu ifadelerinin ardından aktarmıştır. O’na göre muhakkik âlimler de bunu 
reddetmişlerdir. Kurtubî’nin, doğru olan, Allah'ın onu öldürmeden ve 
uyutmadan göğe kaldırmasıdır, demesi de bu sebepledir. Yine Hasan el-Basrî 
ve İbn Zeyd de böyle söylemişler ve Taberî de bunu tercih etmiştir. Hatta İbn 
Abbas'tan (r.a.) gelen sahih rivayet31 de böyledir. Bu nakilleri ile Sâbûnî, 
aslında klasik müfessirlerin kaydettiklerini benimseyerek onların görüşlerini 
takip ettiğini göstermiş ve klasik anlayıştaki Hz. Îsâ’nın göğe kaldırılması 
olayının o öldürülmeden gerçekleştiğini savunmasının sebebinin öncekilere 
tabi olmasından başka bir durum olmadığını ortaya koymuştur. 

Son olarak Sâbûnî, Âl-i İmrân Suresi 55. ayetin sonundaki “Sonra 
dönüşünüz banadır” ifadesini Îsâ (a.s.) ile ilgili olarak düştüğünüz ihtilaflarda 
hepinizin arasında hak ile hükmedeceğim, diyerek tefsir etmiştir. Buna göre 
Allah huzuruna topladığı tüm kullarına Hz. Îsâ ile ilgili hakikatleri bildirecek, 
kim her ne şekilde inanmışsa o şekilde hükmünü verecektir. Buradan 
anlaşıldığına göre her ne kadar Hz. Îsâ’nın gökten indirilip geleceğine 
inanmak bir iman esası olmasa da Hz. Îsâ sonuçta iman esaslarının bir yerinde 
bulunmaktadır. Söz gelimi kendilerine bir peygamber olarak gönderilmiş olan 
Hz. Îsâ’ya tanrı diyenler onun bir insan ve bir peygamber olduğunu bizzat o 
gün Allah’ın vereceği hükümle inkâr edemeyecekleri gibi bu yanlış 
inançlarından dolayı azap da göreceklerdir.32 Çünkü Allah’a iman bir iman 
esasıdır ve Meryem oğlu Îsâ ancak Allah’ın gönderdiği bir peygamberdir, 
(Maide, 5/75). 

Beyânu’l-Hak tefsirinde Duman’ın ilgili konudaki görüşlerine gelince o, 
Allah’ın Hz. Îsâ’yı yanına yükselteceğini ve inkâr edenlerin elinden temize 
çıkaracağını bildirdiğini kaydetmiştir. Bu ayetin ilgili kısmının tefsirini 
yaparken, zaman ve mekânın yaratıcısı olan Allah’ın zaman ve mekândan 
münezzeh olduğunu bu nedenle hakiki manada Allah'a zaman ve mekân nispet 
etmenin doğru olmayacağını ifade etmiştir. Bu ifadesini ise “Îsâ gökte, 
Allah'ın yanındadır.” demenin, din açısından geçerli bir söz olmadığına delil 

 
31 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, I/379. 
32 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, I/380. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

28 

getirmiştir. Daha sonra ise Duman Kur'an'daki, "Allah'ın katı," "Allah'ın 
yanı," "Allah'ın nezdi" gibi tabirlerin hep mecâzi manada olduğunu ve 
çoğunlukla "Allah'a göre" ve "Cennet" anlamlarında kullanılmış olduklarını 
ifade etmiştir. Bu konuda başka ayetleri delil getirmiş ve Allah yolunda şehit 
edilenlerin "ölü olmadıkları" ve "Rabblerinin katında rızıklandırıldıkları" 
ifade edilen ayetlerin "Allah yolunda öldürülenlere 'ölüler' demeyin! Aksine 
onlar diridirler; ama siz bunu anlayamazsınız." (Bakara, 2/154) ifadelerinin; 
"Allah yolunda öldürülenleri 'ölüler' sanma! Aksine onlar diridirler; 
Rabb'lerinin yanında rızıklandırılmaktadırlar (Al-i İmran, 3/169) ifadelerinin 
bu manayı teyit ettiklerini söylemiştir. Yine Yasin Suresi’nde bir şehit için: 
"Gir cennete!" denilmesi ve onun da cennete girer girmez: "N'olaydı! Benim 
kavmim, Rabbimin beni bağışladığını ve ikram görenler arasına kattığını 
bilseydi!" (Yasin,36/26-28) sözündeki, Allah'ın katından maksadın cennet 
olduğuna kesin delil teşkil ettiğini buna eklemiştir. O’na göre bu surede şe-
hitler hakkında: "Rabb'lerinin yanında rızıklandırılmaktadırlar" ifadesi de bu 
manayı doğrulamaktadır. Duman, bu ifadeleri “Ey Îsâ, seni öldüreceğim, seni 
katıma yükselteceğim...” ve Nisa Suresi’ndeki, "Hayır, Allah onu kendisine 
yükseltti." (Nisa, 4/158) ayetlerindeki "ileyye" ve "ileyhi"den maksadın da 
cennet olması gerektiğine delil yapmıştır. Bunun gerekçesini ise şehitler için 
ölmek, gerçek hayata intikal etmek anlamına geliyorsa, (Bkz. Bakara, 2/154) 
bu akıbet, şehitlerden daha üstün olan peygamberler için öncelikle 
düşünülmesi gerektiği33 ile açıklamıştır. 

Tüm bu ifadelerinden sonra yine tefsirindeki diğer başka ifadelerine 
dayanarak denilebilir ki Duman bu gerekçelerle Hz. Îsâ ve bütün 
peygamberlerin, şu anda Allah'ın lütfuyla şehitler gibi cennette ve akla ve 
hayale sığmaz nimetler içerisinde izzet ve ikram ile ağırlanmakta olduklarını 
düşünmekte ve onun beden ve ruhla birlikte göğe kaldırıldığını kabul 
etmemektedir. Onun bu konuda Zuhruf, Suresi’nin 61. ayetinin de bu görüşleri 
desteklediğini belirtmesi Hz. Îsâ’nın göğe kaldırılması meselesine Kur'an 
merkezli yaklaştığını göstermektedir. Onun, hadisleri dikkate almıyor 
gözükmektedir. Bu durumda Duman’ın anlayışının Kur'an’daki bu ifadelerin 
Hz. Îsâ’nın göğe kaldırılmış olmasının onun cennette rızıklandırılmakta 
olduğu şeklinde anlaşılması için yeterli saydığı söylenebilir. 

Burada her iki müfessirimizin de Îsâ’nın göğe kaldırılmış olduğunu 
temelde kabul ettikleri, ancak Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr’de bu göğe 
kaldırmanın hem ruh ve hem de cesetle birlikte olduğu görüşünü 

 
33 Duman, Beyânu’l-Hak, 3/203-204. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

29 

benimsemişken Beyânu’l-Hak tefsirinde Duman’ın bu konuda Allah’ın 
katında rızıklandırılmak ve tıpkı bir şehit gibi hatta ondan da öncelikli olarak 
cennette rızıklandırılması anlamında anlaşılmasını benimsediği söylenebilir. 
Bu durumda görünüşte aynı fikirde gibi olsalar da bu iki çağdaş 
müfessirimizden ilki Hz. Îsâ’nın göğe ruh-beden bütünlüğü ile kaldırılmış 
olmasını kabul etmekte iken diğeri bunu kabul etmemekte ancak onun göğe 
yalnızca ruh olarak kaldırıldığını söylemektedir. Bu durumda o, daha sonra 
yeryüzüne indirilmesi için düşmanın elinden alınarak o haliyle göğe 
kaldırıldığını düşünmemektedir. Böylece Sâbûnî bu konuda klasik 
müfessirleri takip etmişken Duman ise modern anlayıştaki günümüz 
müfessirlerinin görüşlerine uymakla birlikte bu kanaatlerini konuyla ilgili 
diğer ayetlerle destekleme yoluna gitmiştir. 

3. Hz. Îsâ’nın Ölümü Sorunsalı 

Hz. Îsâ’nın ölümü meselesi asıl itibarıyla bir sorun değilken birbirini 
nakzeden görüşlerin tefsirlerde bulunması ve bu meseleyi, bunları okuyan ve 
yorumlamaya çalışan kimseler için sorun olmuş gözükmektedir. Bu nedenle 
sorunsal demekle aslında bir sorun olmayan meseleyi sorun gibi algılayanların 
gördüğü meseleyi her iki tarafın bakışıyla da ifade etmek amaçlanmıştır. 

Allah Teâlâ Hz. Îsâ’nın öldürülmediğini, çarmıha da gerilmediğini, 
çarmıha gerilip öldürülenin ona benzetilen bir başkası olduğunu açıkça (Bkz. 
Nisa, 4/157) belirtmiştir. Böyleyken Yahudiler çarmıha gerilip öldürüldüğüne 
ve bunu da Yahudilerin yaptığına inanırlar. Yahudiler onun gayrimeşru bir 
çocuk olduğunu düşündükleri için onu cezalandırarak öldürdükleri 
düşüncesindedirler. Hıristiyanlara gelince, Hz. Îsâ’nın insanlık ezeli günahtan 
kurtulsun diye kendisini feda edip çarmıhta öldüğü görüşünü inanç haline 
getirmişlerdir. Bunun yanında İncillerde, Hz. Îsâ’nın yargılanma ve öldürülme 
sebebi, onun kutsal heykeli yıkıp ve üç gün içinde yeniden inşa edeceğini 
söylemesi olarak geçer. Ayrıca buna yine İncillerde geçen “milleti isyana 
teşvik etmek, Kayser’e vergi ödenmesini yasaklamak ve kendisinin Mesih 
Kral olduğunu iddia etmek gibi sebepler de eklenebilir. Bu sebeplerle Yahudi 
din büyükleri öfkelenmiş ve sonu çarmıha gerilmek olmuştur.34 

Safvetü’t-Tefâsîr’de Hz. Îsâ’nın ölümü meselesi ilgili ayetlerde ele alınmış 
ve genel itibariyle klasik anlayışla değerlendirilmiştir. Nisâ Suresi’nin 157. 
ayetinin tefsirinde Allah Teâlâ tarafından Yahudilerin kalplerinin 

 
34 Matta İncili, (İstanbul: Yeni Yaşam Yayınları, 2009), 26: 59-68; Luka İncili, (İstanbul: Yeni Yaşam Yayınları, 2009), 

23: 3. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

30 

mühürlendiği ve bunun sebebinin de Meryem oğlu Îsâ’nın Allah'ın elçisi 
olduğunu iddia etmelerinden dolayı onu öldürdüklerini söylemeleri olduğu 
ifade edilmiştir. Bu ifadelerin devamında ise Yahudilerin Hz. Îsâ’ya "Allah'ın 
elçisi" demelerinin alay ve istihza kabilinden olduğu belirtilmiş ve buna 
Firavun’un “size gönderilen bu elçiniz mutlaka delidir”35 sözü delil 
getirilmiştir. Yahudilerin Hz. Îsâ’nın zina eden bir anne ve babadan meydana 
geldiğini iddia etmeleri sebebiyle onun Allah'ın Rasûlü olduğuna inanmıyor 
olmaları36 ise buna eklenmiştir. Ayetin “Onlar Îsâ'yı ne öldürdüler, ne de 
çarmıha gerdiler. Ancak ona benzetilen kişiyi çarmıha gerip öldürdüler.” 
(Nisa, 4/157) kısmında Beyzavî’den nakille bir adamın Hz. Îsâ’ya karşı 
münafıklık etmekte olduğu ve onun yerini göstermek için yanından çıktığı; 
Allah’ın da onu Hz. Îsâ'ya benzettiği ve yakalanıp öldürülenin bu adam olduğu 
bildirilmiştir. Yahudilerin öldürülen kişinin Îsâ (a.s.) olduğunu 
zannetmelerinin de bu yüzden37 olduğu kaydedilmiştir. 

Safvetü’t-Tefâsîr’de ayrıca yukarıdaki ayetin Hz. Îsâ’nın durumu hakkında 
ihtilaf edenlerin, onun öldürülmesi hususunda mutlaka şüphe içinde oldukları 
belirtilen kısmının açıklamasında bu şüphenin Hz. Îsâ’nın göklere kaldırılıp 
bir başkasının ona benzetilmesi ve öldürülmesi sebebiyle olduğu 
kaydedilmiştir. Buna ise onların; bu öldürülen Îsâ ise, arkadaşımız nerede? 
Eğer bu arkadaşımız ise, Îsâ nerede? demeleri delil olarak getirilmiştir. Buna 
göre işte ihtilafa düştükleri husus onun gerçekten öldürülüp öldürülmediği 
olmuştur. Bir kısmı, öldürülen şahsın Îsâ olduğunu, bir kısmı da onun, Îsâ 
değil, bilakis bir başkası olduğunu iddia etmişler ve yine tefsirde geçen 
ifadelere göre onlar bir kişinin öldürüldüğünde ittifak etmiş, fakat öldürülenin 
kim olduğu hususunda ihtilafa düşmüşlerdir.38 Bir sonraki ayette (Nisa, 
4/158), daha önce de ifade ettiğimiz gibi Allah’ın Hz. Îsâ’yı onların şerrinden 
cesedi ve ruhu ile birlikte diri olarak göğe kaldırmak suretiyle kurtardığı ifade 
edilmiştir. Buna göre Sâbûnî’nin, Hz. Îsâ’nın öldürülmediği ve göğe canlı bir 
şekilde dünyada yaşadığı hali ile kaldırıldığı görüşünde olduğu açıktır. 

Beyânu’l-Hak’ta Îsâ’nın ölümü meselesi, karşılaştırma yaptığımız 
Safvetü’t-Tefâsîr’den farklı şekilde değerlendirilmiştir. Bu farklılık Âl-i İmrân 
Suresi 55. ayette geçen "Ey Îsâ Ben seni öldüreceğim” ifadesindeki 
öldüreceğim sözü sebebiyle bu öldürmenin kesin gerçekleştiği şeklindedir. 

 
35 Şuarâ Suresi 26/27. 
36 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, 2/43. 
37 Beydâvî Nâsıruddîn Ebû Saîd Abdullah b. Ömer, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vil, thk. Muhammed Abdurrahmân el-

Mar’aşlî, (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-‘Arabî, 1418), 1/141. Şeyh Bedreddin, Teshîlu Şerhi Letâifi’l-İşârât, (İstanbul: 
İsam Yayınları, 2021), 1/163; Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, 2/43-44. 

38 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, 2//44.  



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

31 

Çünkü ayette önce seni öldüreceğim denilmiş ve sonra bana yükseltileceğim 
ifadesi buna eklenmiştir. Beyânu’l-Hak’ta bu sebeple Îsâ’nın ölümünün ilk 
anda o çarmıhta olmasa dahi bir müddet yaşadıktan sonra kesin gerçekleştiği 
kaydedilmiştir. Buna delil olarak ise kesin bir kanaatle Maide Suresi’nin 117. 
ayeti getirilmiştir. Bu ayette Yüce Allah’ın “Aralarında bulunduğum sürece 
onları ben de görüyordum; beni öldürdükten sonra onları görüp gözetleyen 
sadece Sendin” buyurduğu için beni öldürdükten sonra ifadesinin onun kesin 
ölümüne delalet ettiği belirtilmiştir. Beyânu’l-Hak’ta konumuzla ilgili olarak 
öncelikle Hz. Îsâ’nın Yahudiler tarafından çarmıha gerilerek öldürüldüğü 
inançları aktarılmıştır. Hıristiyanların ise onun, "ezeli günah" sebebiyle 
kendisini insanlık âlemine feda edip çarmıhta can verdiğine inandıkları ifade 
edilmiştir. Kur'an-ı Kerim’in, bu iki iddiayı da yalanlamakta olduğu ve “Onlar 
Îsâ'yı ne öldürdüler, ne de çarmıha gerdiler. Ancak ona benzetilen kişiyi 
çarmıha gerip öldürdüler …” (Nisa, 4/157) denilerek konuya açıklık getirmiş 
olduğu, Duman tarafından buna eklenmiştir. Bu ayetteki ifadelerden anlaşılan; 
Yahudilerin ve Hıristiyanların bu konudaki bilgilerinin kesin yanlış olduğu, 
elbette Allah’ın daha iyi bilip ve doğruyu söylediği öyleyse Allah'ın verdiği 
bu bilgiye inanmanın esas olduğu39 vurgusudur. Ayrıca tefsirde ifade 
edildiğine göre Hz. Îsâ’nın çarmıhta can verdiği inancı Allah'ı yalanlamak ve 
ayetlerini inkâr etmek olacaktır ki bu insanı küfre düşürecektir. Ancak, 
Allah'ın Hz. Îsâ’yı Yahudilerin elinden kurtarmasından sonra onun nerede, ne 
kadar zaman sonra ve nasıl öldüğü müellife göre bilinmemektedir. Bu tefsirde 
değerlendirmeler Kur'an merkezli yapıldığı için bu konuda hadislere dayalı 
bilgilere başvurulmamış ve Kur'an'da açık bir bilgi verilmediği ifade 
edilmiştir. 

Bu ifadelerden anlaşıldığına göre Beyânu’l-Hak’ta Hz. Îsâ’nın çarmıhta 
öldürülmediği ve daha sonra ömrünü tamamlayıp ne şekilde öldüğü bilinmese 
de bir şekilde ve sonrasında ölmüş olduğu düşüncesi hâkimdir. Daha önce 
söylediğimiz gibi tefsirde Allah’ın katı ifadesinden Cennetin anlaşılması 
gerektiği belirtildiğinden Allah’ın Îsâ’yı kendisine kaldırdığı beyan edilen 
ayetteki ifade ile onun ölmediği söylenemez. Çünkü şehitler aslında dünyada 
ölmüş olsalar da nasıl cennette rızıklandırılıyorlarsa onlardan daha üstün olan 
peygamberlerden bir peygamber olarak onun da her ne kadar ölmüş olsa bile 
şehitler gibi orada farklı bir mertebede rızıklandırıldığı şeklinde anlaşılması 
gerektiği belirtilmiştir. Bu gerekçelerin getirilmesi, Kur'an merkezli bir 
anlayışı temel alan bu tefsirde ayetlerin gerektiği durumda tevil edilerek 

 
39 Duman, Beyânu’l-Hak, 3/203-204. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

32 

hâkim fikrin korunmasına bir gerekçe olarak sunulduğu düşüncesini akla 
getirmektedir.   

Beyânu’l-Hak’ta Hz. Îsâ ve bütün peygamberlerin, şu anda Allah'ın 
lütfuyla şehitler gibi cennette ve akla ve hayale sığmaz nimetler içerisinde 
izzet ve ikram ile ağırlanmakta oldukları, Zuhruf, Suresi’nin 61. ayetine dayalı 
olarak ifade edilmiştir. Ayrıca müfessirimizce Hz. Îsâ’nın öldüğünün açık bir 
delili olarak Maide Suresi’nin 117. ayetinin meali getirilmiştir: “Ben onlara, 
bana emrettiğini: 'Benim de sizin de Rabbiniz olan Allah'a ibadet edin!' buy-
ruğunu söyledim. Aralarında bulunduğum sürece onları ben de görüyordum; 
beni öldürdükten sonra onları görüp gözetleyen sadece Sendin” (Maide, 
5/117). Kanaatimizce ayette geçen “teveffeytenî” kelimesine verdiği anlam 
“beni öldürdükten sonra” şeklinde olduğu için bu ayet Hz. Îsâ’nın öldüğünün 
açık bir delili olarak verilmiştir. Tefsirde ayrıca Âli İmrân Suresi’nin 55. 
ayetinde geçen “…seni inkâr edenlerin elinden temize çıkaracağım” 
şeklindeki ifade ise “onlar seni öldüremeyecekler, seni yaralayamayacaklar, 
hatta sana en ufak bir leke dahi dokunduramayacaklar”40 ifadeleriyle tefsir 
edilmiştir. Buna göre Allah’ın onu Yahudilerden koruması dahi müfessirimize 
göre onların Hz. Îsâ’yı öldüremeyecekleri anlamına geliyor olmasına karşın 
diğer ayetlerde geçen ve yukarıda verdiğimiz kelimelere verdiği anlam 
sebebiyle Hz. Îsâ’nın öldüğüne o zaman Allah onu kurtarıp öldürmelerine izin 
vermemiş olsa da sonraki bir zamanda mutlaka öldüğüne dair kesin kanaat 
belirtmiştir.  

Her iki müfessirimizin Hz. Îsâ’nın ölümü ile ilgili olarak beyan ettikleri 
ifadelere bakacak olursak ayetlere kendi anlayışları doğrultusunda anlam 
verdikleri söylenebilir. Çünkü Sâbûnî ölmediğini savunurken örneğin teveffâ 
kelimesine “göğe yükseltildiği” anlamını verdiği göze çarpmaktadır. Buna 
karşın tefsirinde Duman’ın bu kelimeye yukarıda geçtiği gibi “beni 
öldürdükten sonra” anlamını vererek böyle bir semaya kaldırılmanın vuku 
bulmadığı, çünkü onun öldüğü ölenin ise geri gelmediği; her ölen kimse gibi 
semaya kaldırılanın onun ruhu olduğu şeklindeki kanaatlerini ifade ettiği 
tespit edilmiştir. 

Hz. Îsâ’nın ölümü ile ilgili olarak Nisa Suresi 159. ayetin tefsirinde 
Beyânu’l-Hak’ta ilave açıklamalar da yer almaktadır. Bu ayette Yahudi ve 
Hıristiyanların tümünün bir gün ona iman edecekleri ve bunun da o öldükten 
sonra gerçekleşeceği "Ehl-i Kitaptan hiç kimse yoktur ki ölmeden önce ona 

 
40 Duman, Beyânu’l-Hak, 3/205. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

33 

iman etmiş olmasın! O da hesap gününde onlara şahitlik edecektir" ifadeleri 
ile gelmiştir. Beyânu’l-Hak’ta diğer görüşlerin isabetsiz olduğu ifade edilerek 
Hz. Îsâ’nın geldiği farz edilse bile geldiğinde Yahudi ve Hıristiyanların 
tamamının ona iman etmesinin aklen mümkün olmadığı kaydedilmiştir. 
Müellifimize göre Hz. Îsâ’nın yeryüzüne indiği zamanda, sadece Ehl-i 
Kitap'tan hayatta olanlar, -o da hepsinin ona ulaşmaları şartıyla- istedikleri 
takdirde, ona iman etme şansına sahip olabilirler, diğerlerinin ise bu şansı 
olmaz. Çünkü daha önce onu inkâr edip çarmıha gerildiğine inananlar ile 
Îsâ'nın nüzulü gerçekleşecekse o zamana kadar geçen süreçte küfür üzere 
ölmüş olan Yahudiler ve ona; "Tanrı," "Tanrının oğlu" ya da "Üçün üçüncüsü" 
diyen ve bu sebeple kâfir olarak ölmüş olan Hıristiyanların iman etme şansı 
olamaz! Bu nedenle Ehl-i Kitap'tan olanların, can verme anında Hz. Îsâ’yı 
tasdik etmeleri de isabetli bir görüş sayılamaz. Nitekim ölüm anındaki iman 
geçerli olmadığı için hiçbir anlam ifade etmeyecektir.41  Bu ifadeler ve tefsirde 
yer alan diğer görüşlerle birlikte müellifimizin zaten Hz. Îsâ’yı öldü kabul 
ettiği için ayette geçen Ehl-i Kitap’tan kastedilen mananın, Hz. Îsâ'dan sonraki 
Yahudiler ve Hıristiyanlar değil, Hz. Îsâ gelmeden önceki Tevrat ehli 
olduğunu söylemesi normaldir. Ayrıca O’na göre Hz. Îsâ vefat ettikten sonra, 
ümmetinin ne yaptığını görememekte ve onları gözetleyememekte 
olduğundan ölü birinin tekrar inerek insanları kurtarması ve onların 
peygamberi olarak ümmetinin ona iman etmesi mümkün değildir. Çünkü 
Beyânu’l-Hak’ta ifade edildiğine göre ölüler dirilerden haberdar değildirler. 
Zannedildiği gibi zaman zaman gelip yurdunu ziyaret etmezler. Kimin ne 
yaptığını gözetlemez ve hiç kimseye musallat olmazlar.42 

4. Hz. Îsâ’nın Delil ve İşaret Sayılması 

Kur’an’daki “ ةعاسلل مٌلْعِل  ھنإو  ” (Zuhruf 43/61) ifadesinde geçen ilim kelimesi, 
delil ve işaret olarak anlaşılmış ve klasik tefsirlerde büyük çoğunlukla Hz. 
Îsâ’nın kıyamete yakın dönüşünü işaret eden bir delil olarak yorumlanmıştır. 
Meşhur lügat âlimi Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî bu ayette geçen “ ملْعِ ” 
kelimesinin “bilgi” anlamıyla sınırlı olmadığını, Arap dilinde “alâmet, işaret, 
ortaya çıkış ve zuhur” manalarına da geldiğini belirtmiştir. Ona göre ayetteki 
“ ةِعَاَّسللِ مٌلْعَِل  ُھَّنإِوَ  ” ifadesi, kıyamet vaktine dair bir işaret anlamına geldiği gibi, 
özellikle Hz. Îsâ’nın yeniden ortaya çıkması (hurûc etmesi) manasına da 
gelmektedir. Halîl’e göre burada “ ملْعِ ”, Îsâ’nın kıyametten önce yeryüzüne 
dönüşünü haber veren bir alamet ve zuhur anlamında kullanılmıştır. Bu da dil 

 
41 Duman, Beyânu’l-Hak, 3/348-349. 
42 Duman, Beyânu’l-Hak, 3/348-349. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

34 

açısından ayetin Îsâ’nın nüzulüne işaret eden yorumunu destekleyen önemli 
bir lugavî delil olarak görülmüştür.43 

Nitekim İbn Abbâs, Mücâhid, Taberî, Kurtubî ve Fahreddin Râzî gibi, 
erken dönem müfessirlerin tamamına yakını, ayetteki “ ملع ” kelimesinin 
“alâmet, işaret” anlamına geldiğini belirtirler.44 Onlara göre Allah Teâlâ, Hz. 
Îsâ’yı kıyametin yaklaşmasına bir işaret kılmıştır; yani Îsâ’nın gökten inişi, 
kıyametin büyük alâmetlerinden biridir. Bu sebeple ayette geçen “onun 
kıyamet için bir bilgi/işaret olduğu” ifadesi, doğrudan Hz. Îsâ’ya râci 
görülmüştür. 

Safvetü’t-Tefâsîr’de Îsâ’nın, şüphesiz bir şekilde kıyametin yaklaştığına 
bir alamet olduğu belirtilmiştir. İbn Abbas ve Katade’den nakille Îsâ’nın 
inişinin, kıyamet alametlerinden biri olduğu ifade edilmiştir. Sâbûnî bunun 
sebebinin; Yüce Allah’ın, kıyamet kopmadan az önce onu gökten indireceği 
olduğunu söylemiştir. Ayrıca buna "Meryem oğlu Îsâ’nın adil bir hakem 
olarak aranıza inmesi yakındır”45 hadisini de eklemek suretiyle, kıyamet 
konusunda asla şüpheye düşülmemesi gerektiğine gerekçe yapmıştır.46 Buna 
göre müfessirimiz Sâbûnî’nin, ayetten Hz. Îsâ’nın kıyamet kopmadan önce, 
dünyaya inerek kıyametin kesin bir habercisi delil ve işareti olduğunu anladığı 
söylenebilir. Burada dikkat çeken bir husus Safvetü’t-Tefâsîr’de Îsâ’nın delil 
sayılması ile ilgili bu ayetin tefsirine çok geniş bir yer ayrılmaması yukarıda 
verdiğimiz kadar kısa ve öz bilgi ile ifade edilerek yetinilmiş olmasıdır. Bu 
görüş klasik müfessirlerin çoğunun da görüşü olduğu için reddine bir yol 
olamayacağı ve bu nedenle detaylı bir açıklama ve izaha ihtiyaç duyulmadığı 
düşüncesiyle bu şekilde yapılmış olduğu söylenebilir. 

Beyânu’l-Hak’ta diğer tefsirde açıklandığı gibi kesin bir dil kullanılmamış 
ve ayetteki zamirin merciinin ihtilaflı olduğu söylenmiştir. Taberî, Kurtubî, 
Fahruddin Razı, Nesefi ve İbn Kesir gibi pek çok müfessire göre zamir, Zuhruf 
Suresi 57. ayette adı geçen Hz. Îsâ'ya râci olduğu belirtilmiştir. Bu görüş 
karşılaştırma yaptığımız ve yukarıda konu ile ilgili açıklamaları naklettiğimiz 
diğer tefsir ile aynı şeyi ifade etmektedir. Beyânu’l-Hak’ta bu konu için farklı 
görüşler beyan edilerek Hz. Hz. Îsâ’nın kıyamet kopmadan önce, dünyaya 
inmeyeceği kabul edilmediği için ilim ifadesinin delil ve işaret anlamına 

 
43 Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî, Kitâbü’l-‘Ayn, (Beyrut: Dâr ve mektebet hilal, 1988), 2/153. 
44 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr Taberî, Câmi‘u’l-beyân (Kahire: Dâr Hicr, 2001), 20/631; Ebû Abdullah Muhammed 

b. Ahmed Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân (Kahire: Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye, 1964), 16/105; Fahreddîn 
Muhammed b. Ömer Râzî, Mefâtîhu’l-gayb (Beyrut: Dârü İhya’turasi’l-Arabi, 1998), 27/640. 

45 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, nşr. Muhammed Züheyr b. Nasr (Beyrut: Dâru Tavki’n-
Necât, 1422/2001, Buyu’, 102; Mezalim, 31 (değişik lafızlarla). 

46 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, IV/467. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

35 

gelmediği ve bununla da Hz. Îsâ değil başka bir şeyin kastedildiğinin 
söylenmesi beklenirdi. Ancak ilginç bir şekilde bu ifade ile başka bir şey değil 
kesin olarak Hz. Îsâ’nın kastedildiği vurgulanmış ve Hz. Îsâ’nın kıyametin 
bilgisi, yani alameti olduğu buna eklenmiştir. Dahası Muhammed Esed gibi 
bazı müfessirlerden zamirin, kesinlikle Kur'an'a ve Kelamullah'a râci olması 
gerektiğine ilişkin görüşler nakledilmiştir. Bu müfessirlerin Kur'an’ın, 
kıyamet hakkında insanoğlu için en son bilgi ve uyarıları içermekte olduğu ve 
ondaki bilgilerin kıyametin gerçekliği ve vukuu hakkında kesin olduğuna 
ilişkin gerekçelerin de zikredilmesine rağmen bu görüşler reddedilmiştir. 
Oysa bu müfessirler bahsi geçen sebeplerle ayetteki "ilim"den maksadın Hz. 
Îsâ değil, Kur'an olduğunu söylemektedirler.47 Buna rağmen tefsirin sahibi 
olan Duman kanaatini, zamirin mercii hakkındaki tartışmanın yersiz olduğu 
ve ayetin bağlamında söz konusu olan Kur'an değil, Hz. Îsâ olduğu şeklinde 
belirtmiştir. Ancak bunun bir tezat olduğu düşünülmemelidir. Çünkü 
müellifimiz ayetteki saatin "kıyamet" değil, "ba'sü ba'de'l-mevt", yani 
öldükten sonra yeniden diriltilme olduğunu söylemektedir. Hz. Îsâ'nın "es-
saat" için "ilim" olmasının ise, onun mutlak surette kıyametin alameti olarak 
yeryüzüne inmesi anlamına gelmeyeceği, çünkü ayetin öncesi ve sonrası ile 
birlikte iyice incelenmesi halinde, burada kıyametin kopacağı vakitten söz 
edildiğinin kesin olarak söylenemeyeceği açıklamasını yapmıştır. Konu ile 
ilgili hem Safvetü’t-Tefâsîr’de hem de başka kaynaklarda zikredilen hadisleri 
ise sıhhati meşkûk hadisler olarak saymış ve onları dikkate almadan Kur'an'da 
bu manayı destekleyen başka bir ayet bulunmadığını savunmuştur. Duman’ın 
getirdiği bir başka gerekçe de Kur'an'da kıyamet ve saat kelimelerinin, her 
geçtiği ayette mutlaka kıyametin kopma zamanı anlamında değil, geçtiği 
ayetlere göre "Kıyametin kopma anı," "Kıyametin başlangıcından sona 
erinceye kadarki süreç," ''Tekrar diriltilme günü," "Hesap günü" ve "Ceza 
günü" anlamlarında da kullanılmasıdır.  

Tüm bu izahlardan sonra Beyânu’l-Hak’ta net olarak ifade edilen görüş, 
metne uygun olarak "lissa'ati" den maksadın, ba'sü ba'de'l mevt öldükten sonra 
tekrar dirilme olduğudur. Buna göre Hz. Îsâ, gerçekten de "ba'sü ba'de'l-mevt" 
için önemli bir ilimdir, delildir, belgedir. Çünkü Hz. Îsâ, Allah'ın yaratma 
gücünün bilgisi ve belgesidir. Onun babasız olarak dünyaya getirilmesi, henüz 
kundakta bir bebek iken konuşturulması, Allah'ın izni ile elini sürmesiyle 
birlikte ölünün bir mucize kapsamında diriltmesi, görmeyene dokunmasıyla 
görür hale getirmesi48 gibi, onun şahsında ve eliyle gerçekleşen bütün 

 
47 Duman, Beyânu’l-Hak, 2/205. 
48 İlgili ayetler için bkz. Meryem Suresi, 19/21, 30 ve Âl-i İmrân, 48-49. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

36 

mucizeleriyle Îsâ yeniden dirilme için bir bilgi ve belgedir. Müellifimize göre 
isteyen bu mucizelerde tekrar dirilişin nasıl gerçekleşeceği hakkında 
ipuçlarını görebilir. Ayrıca O’na göre Hz. Îsâ en son peygamberi müjdeleyen 
bir peygamber vasfıyla da kıyamet için bir bilgi olarak da düşünülebileceği 
gibi başka anlamların da göz ardı edilmemesi gerekmektedir.49 

5. Ortak Noktalar ve Farklılıklar 

Hz. Îsâ’nın göğe kaldırılması, nüzulü ve bu iki mesele arasında ortaya 
çıkan öldürülüp öldürülmediği konularında karşılaştırmalı olarak ele 
aldığımız Safvetü’t-Tefâsîr ve Beyânu’l-Hak tefsirlerinde ortak noktalar 
bulunduğu gibi; birbirinin tamamen zıttı veya aynı meseleyi farklı bakış 
açısıyla ele alan farklılıkların da bulunduğu tespit edilmiştir. Özellikle 
Beyânu’l-Hak’ta ortaya atılan temel ve kesin bir kanaat olarak belirtilen söz 
gelimi Îsâ’nın öldürülmüş olduğu fikri bu iki temel meseleyi etkileyen ve 
Safvetü’t-Tefâsîr ile farklı bakış açılarının temelini oluşturan önemli bir kabul 
olmuştur. Bu iki tefsirde ele alınan konuyla ilgili görüşlerin aslında hem klasik 
hem de modern anlayışları yansıtması bakımından bunların ortak noktaları ile 
farklılıklarının ayrı başlıklar altında verilmesi konunun daha iyi anlaşılmasını 
sağlayacaktır. 

5.1. Ortak Noktalar 

Ele aldığımız tefsirlerde incelediğimiz meselede temel iki noktada 
görüşlerin birleştiği ancak bir kısmıyla aynı konunun farklı anlayışlarla da 
değerlendirildiği göze çarpmaktadır. Her iki müfessir de Hz. Îsâ’nın çarmıhta 
öldürülmediği ve Allah’a yükseltildiği konusunda hemfikirdir. Ancak 
Safvetü’t-Tefâsîr’de hadis ve icmâ delilleriyle de teyit edilmek suretiyle nüzûl 
inancı kesin bir şekilde savunulmaktadır. Aynı zamanda buna klasik 
kaynaklardan yapılan nakillerle destekleyici bilgiler eklenmiştir. Buna göre 
Hz. Îsâ’nın çarmıha gerildiğinde ya da sonrasında ölmemiş ve Allah 
tarafından hem ruh hem de beden olarak göğe kaldırılmış olduğu anlaşılmıştır. 
Kıyamete yakın olan bir zamanda yeryüzüne gelecek ve son peygambere 
ümmet olarak yaşayıp bir mümin olarak ölecektir. Beyânu’l-Hak’ta ise Kur’an 
merkezli bir yaklaşım sergilenerek bu konuda daha temkinli bir yorum 
yapılmıştır. Hz. Îsâ’nın çarmıha gerilip öldürülmekten Allah tarafından 
kurtarıldığı ve saha sonra bilinmeyen bir yerde ve bilinmeyen bir zamana 
kadar yaşadığı ifade edilmiştir. Bu süre geçince daha o zaman kavminin her 
ferdi gibi o da eceliyle ölmüş ve ruhu yine her salih ve said ruh gibi göğe 

 
49 Duman, Beyânu’l-Hak, 2/205-206. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

37 

kaldırılmıştır. Kur'an’da: “Onu ne öldürdüler ne de çarmıha gerdiler; onlara 
öyle gösterildi.” (Nisa 4/157) ayetinin, Îsâ'nın çarmıha gerilmediğini, onun 
yerine başka birinin öldürüldüğünü ifade etmesi sebebiyle fikir birliği 
bulunduğu söylenebilir. Yoksa sonuç itibarı ile bu konuda tefsirlerde birlik 
yoktur. Bu karşılaştırma, modern tartışmaların Kur’ân ve klasik tefsir 
metodolojisi ışığında nasıl ele alınabileceğini göstermektedir. Buradaki ortak 
nokta genel anlamda çarmıhta ölmemek ve göğe kaldırılmaktır. Ancak 
bunların keyfiyeti konusunda ayrıldıkları için bu ayrılığa dair ifadeler bir 
sonraki başlıkta ele alınacaktır. 

Tefsirlerin diğer ortak noktaları teveffâ kelimesini her iki müfessirin de 
başka kaynaklardan nakille ele almasıdır. Bu, kavramın müstakil olarak 
incelenmesi şeklinde belirginleşmiştir. Safvetü’t-Tefâsîr’de Mâide Suresi’nde 
geçen teveffeytenî ifadesine semaya kaldırmak ve kendine çekmek manası 
verilirken Beyânu’l-Hak’ta kavramın anlamı öldürmek, vefat ettirmek olarak 
ifade edilmiştir. Buna göre kavram ortak bir şekilde ele alınmış olmasına 
rağmen verilen mana itibarı ile tefsirlerin bir birinden ayrıldığı tespit 
edilmiştir. 

Her iki müfessir de İbn Kesîr’in, Îsâ'nın göğe yükseltildiğini ve ölmediğini 
savunduğu görüşünü tefsirlerine almışlardır. Bu görüş Safvetü’t-Tefâsîr’de 
benimsenmiş ve aynen kabul edilen görüş olduğu için aynı zamanda bir 
dayanak olarak sunulmuştur. Buna karşın aynı görüş Beyânu’l-Hak’ta 
eleştirilmiş ve İbn Kesîr’in Îsâ'nın göğe yükseltildiği ve ölmediği şeklindeki 
kanaatinin doğru olamayacağı ve bunun gerçeği yansıtmadığı ifade edilmiştir. 
Buna gerekçe olarak ise mevzubahis görüşün doğru olamayacağı çünkü onun 
öldüğü ve bir peygamber de olsa ölülerin dünyaya geri gelemeyeceği 
sunulmuştur. 

Kur’an’daki Hz. Îsâ’nın kıyamete yakın dönüşüne işaret eden bir delil 
olarak yorumlan ilim (Zuhruf 43/61) kelimesi hakkında da zamirin aidiyetinin 
Hz. Îsâ olduğu konusunda müfessirlerimiz hemfikirdir. Yukarıda da işaret 
edildiği gibi her ikisi de yaptıkları nakillerde Hz. Îsâ’nın kıyametin bir alameti 
olduğunu kabul etmişlerdir. Ancak Safvetü’t-Tefâsîr’de bunun aynı zamanda 
kıyamete yakın dönüşünü işaret eden bir delil olduğu kabul edilmişken 
Beyânu’l-Hak’ta Hz. Îsâ her ne kadar kıyametin bir alameti olsa da bu alamet 
oluşunun onun kıyamete yakın bir zamanda yer güzüne nüzulüne bir delil 
olamayacağı savunulur. Aynı zamanda yukarıdaki zamire başka aidiyet 
aramanın gereksiz olduğu ifade edilmiş ve kesin bir şekilde zamirin Hz. Îsâ’ya 
olduğu vurgulanmıştır. Bu kısmıyla görüş her ne kadar aynı sonuca 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

38 

ulaştırmasa da Safvetü’t-Tefâsîr’de benimsenmiş olanla ortak olarak 
belirginleşmiştir. 

5.2. Farklılıklar 

Ref’ ve nüzûl meselesini incelediğimiz iki tefsir arasındaki farkların genel 
olarak Beyânu’l-Hak’ta sergilenen Kur’ân merkezli yaklaşımın Safvetü’t-
Tefâsîr’de sergilenen klasik anlayışla ayrıştığı noktalarda gerçekleştiği tespit 
edilmiştir. Hem Kur’an ayetleri hem de sahih hadisler ışığında yorumların bir 
arada bulunduğu klasik anlayışa karşın; hadisleri tamamen reddetmeyen 
ancak Kur’an’ın lafzî ve bağlamsal anlamını öncelikli gören anlayış hadislere 
dayalı yorumların desteklediği delillere referansların daha az olduğu 
noktalarda farklı yönlere evrilmiştir. 

Safvetü’t-Tefâsîr ve Beyânu’l-Hak’ta ele aldığımız meseleler ile ilgili 
farklar öncelikli olarak incelenen kavramlara verilen anlamlarda göze 
çarpmaktadır. Dolayısıyla ortak olarak aynı kavram ele alınmış ve dayanak 
yapılmış olsa da iki tefsirde bu kavramın geçtiği ayetler farklı şekillerde 
yorumlanabilmiştir. Bu kısımda farklılıkları ortaya koyacak karşılaştırmalarla 
yetinerek ayrıntılara girmemek önceden değindiğimiz konuların tekrarına 
düşmekten kurtaracağından daha faydalı olacaktır. 

Safvetü’t-Tefâsîr’de ele alınan “teveffî” kelimesinin anlamı göğe 
kaldırmak olarak alındığı için bu kavrama verilen mana ve geçtiği ayete 
yapılan yorum Hz. Îsâ’nın ölmediği ve göğe kaldırıldığı şeklinde olmuştur. 
Bu, klasik tefsirlerin50 de anlayışıdır. Aynı kavrama Beyânu’l-Hak’ta -bazı 
çağdaş müfessirlerin51 de verdiği- gibi vefat ettirmek, öldürmek manası 
verildiği için konuyla ilgili Âl-i İmrân Suresi 55. ayete yapılan yorum Hz. 
Îsâ’nın öldüğü dolayısıyla bedenen göğe kaldırılmadığı şeklinde 
farklılaşmıştır. Bu durumda mesele de farklı şekilde ele alınmış ve 
tartışmalara yer ayrılarak farklı ihtimaller değerlendirilmiştir. Kur’an’daki 
ifadelerde Hz. Îsâ’nın öldürülmediği ve Allah’a yükseltildiği kesin ifadelerle 
geçtiğinden bu ifadeler çarmıhta öldürülmediği ve göğe kaldırılanın da onun 
bedeni değil sadece ruhu olduğu şeklinde yorumlanmıştır. Bu anlayış Hz. 
Îsâ’nın nüzulü meselesini de redde götüren daha farklı bir kabule kapı 
aralamıştır. 

 
50 Zemahşerî, Keşşâf, 1/589; Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 11/260; Nesefî, Ebu’l-Berekât. Medârikü’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-Te’vîl 

(8. bs, 1-3). (Beyrut: Dâru İbn Kesîr, 2018), 1/414; Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. 
Muhammed es- eş-Şâfiî. ed-Dürrü’l-Mensûr fi’t-tefsîr-i bi’l-me’sûr. thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî. 16 Cilt. 
(Kahire: Merkezü Hicr li’l-Buhûs ve’d-Dirâsâti’l-Arabiyye ve’l-İslâmiyye, 1424/2003), 2/728-732. 

51 Kâsımî, Muhammed Cemâlüddîn. Tefsirü’l-kâsımî el-Müsemmâ Mehâsinü’t-Te’vîl. thk. Muhammed Fuad Abdülbâkî. 
(Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1978), 3/324-325; Abduh, Muhammed- Rızâ, Reşîd. Tefsîru’l-Kur’âni’l-Hakîm (Tefsîru’l-
Menâr). (Kahire: Hey’etü’l-Mısrıyye, 1990), 3/260-262; Muhammed İzzet Derveze, et-Tefsîrü’l-hadîs, 7/157. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

39 

Netice olarak bu konuda Safvetü’t-Tefâsîr’de Hz. Îsâ’nın öldürülmemiş ve 
göğe kaldırılmış olduğu fikri hâkim olduğu için Mâide Suresi’nde geçen 
teveffeytenî ifadesine mana verilirken kavramın anlamı semaya kaldırmak ve 
kendine çekmek olarak alınmış olduğu netleşmiştir. Bu nedenle de ayetin 
açıklanması için “Beni semaya kaldırarak kendine çekince, ey Allah’ım, 
onların amellerinin gözetleyicisi ve yaptıklarının şahidi yalnız Sen oldun52 
denilmiştir. Bu, hâkim fikrin tefsir ifadelerine yansıyan görüntüsüdür. 
Beyânu’l-Hak’ta ise bu ayete yapılan açıklama beni öldürdükten sonra, onları 
görüp gözetleyen sadece Sen idin.53 şeklindedir. Bu da yukarıdaki kavrama 
öldürme anlamı verilmesinin bir sonucu olmuştur. 

Karşılaştırma yaptığımız tefsirlerdeki diğer farklılık, Safvetü’t-Tefâsîr’de 
ilgili hadislere54 yer verilmiş iken Beyânu’l-Hak’ta bu hadislere yer 
verilmemiş olmasıdır. Klasik anlayışın hâkim olduğu hemen her tefsirde Hz. 
Îsâ’nın nüzulü ile ilgili hadislere yer verilmiş ve bunlara sahih hadis 
kitaplarından referanslar verilmiştir. Buna karşılık Beyânu’l-Hak’ta bu 
hadisler hakkında sıhhati meşkûk ifadesi kullanılmış ve bir kısmının Kur'an’a 
aykırı olduğu da ileri sürülerek tefsire alınmamak suretiyle konuya dayanak 
yapılmamıştır. 

Tefsirlerde karşılaştığımız bir diğer farklılık “indellah” Allah’ın katı 
ifadesi ile ilgilidir. Bu ifadeye Safvetü’t-Tefâsîr’de sema, gökler55 anlamı 
verilmişken Beyânu’l-Hak’ta cennet anlamı verilmiştir. Klasik anlayışta 
“Hani Allah Îsâ'ya: "Ey Îsâ! Seni göğe kaldıracağım, sonra da ecelin 
geldiğinde seni öldüreceğim," (Âl-i İmrân, 3/55) ayetindeki “ileyye” yine 
diğer ayetlerdeki56 “ileyhi” ve “indellah” ifadeleri de Safvetü’t-Tefâsîr’deki 
gibi hep “sema ve gökler” anlamında değerlendirilmiştir. Ancak Beyânu’l-
Hak’ta bu ifadelerin tümünün anlamının tek olduğu ve bunun da “cennet” 
olduğu57 ifade edilmiştir. Buna göre "Ey Îsâ, … seni katıma yükselteceğim..." 
(Âl-i İmrân, 3/55) ve "… Allah onu kendisine yükseltti." (Nisa, 4/158) 
ayetlerindeki "İleyye" ve "İleyhi" ile kastedilen hep cennet olarak 
anlaşılmıştır. Bu ise “sema ve gökler” şeklindeki anlayıştan tamamen 
farklıdır. 

 
52 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, II/154. 
53 Duman, Beyânu’l-Hak, 3/349. 
54 “Nefsim kudret elinde olan Allah’a yemin ederim ki yakında Meryem oğlu Îsâ adil bir hakem olarak aranıza inecek, haçı 

kıracak, domuzu öldürecek, faizi kaldıracak ve parada bereket artacak…” Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail el-Buhârî, 
el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, nşr. Muhammed Züheyr b. Nasr (Beyrut: Dâru Tavki’n-Necât, 1422/2001), “Nüzûl-i Îsâ”, 4/168 
(No. 3448); Müslim b. Haccâc Ebu’l-Hasen el-Kuşeyrî, Müsnedü’s-Sahîhu’l-Muhtasar, thk. Muhammed Fuâd 
Abdülbâkî, (Beyrut Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-‘Arabi), tsz., “Kitabü’l- İman”, 71. 

55 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefâsîr, I/379. 
56 Âl-i İmrân 3/169-171, en-Nisâ 4/158, el-Mâide 5/116- 118, Yâsin 36/26-28, ez-Zuhruf 43/61. 
57 Duman, Beyânu’l-Hak, 3/203-204. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

40 

Beyânu’l-Hak’ta bu bilgilerin gerekçelendirilmesi bağlamında zaten Allah 
Teâlâ’nın kendi katının sema olduğunu vurgulamak istemesi halinde 
“kendisine”, “kendi katına” anlamlarına gelen “ileyhi” veya “ileyye” 
kelimeleri yerine “ilessemai” yani “göğe” ifadesini kullanacağı geçmektedir. 
Ayrıca O’nun mekândan münezzeh olduğu için kendi katı ifadesinin mecazen 
cenneti ifade etmesinin akla ve mantığa en uygun olan anlayışı olduğu da bu 
gerekçeye eklenmiştir. Burada dikkat çeken husus bu tefsirde genel anlamda 
Kur'an çerçeveli bakış açısı hâkim iken bazı yorumların 
gerekçelendirilmesinde akıl ve mantık gibi vasıtalara başvurulmuş olmasıdır. 
Bu durum bize Duman’ın hadis ve sünneti Kur'an karşısında bir kaynak olarak 
görmemesine karşın akıl ve mantık gibi gerekçeleri kullanmakta bir beis 
görmediğini de ortaya koymaktadır. 

Hz. Îsâ’nın Ref’ ve nüzûl meselesinde iki tefsir arasındaki farklılıklarla 
ilgili olarak son ele alacağımız husus nüzul meselesi yani kıyamete yakın Hz. 
Îsâ’nın bir kıyamet alameti olarak yeryüzüne inmesi meselesi kabul edilirse 
ortaya çıkacak son Peygamber problemi ile ilgilidir. Asıl itibarıyla Beyânu’l-
Hak’ta bu meselenin gerçekleşmeyeceği kabulü bulunduğundan bu meselenin 
bir farklılık olarak ele alınması zâid gözükmektedir. Ancak klasik anlayışa 
itiraz olarak temellendirilmesi bakımından iki tefsir arasında bu konu ile ilgili 
farka da yer vermek uygun görülmüştür. Bu konuda Safvetü’t-Tefâsîr’de 
savunulan görüş Hz. Îsâ’nın yeryüzüne inmesini onaylayan bir karakter arz 
ettiğinden onun bir peygamber mi yoksa bir ümmet mi olarak vefat edeceği 
sorgulanmıştır. Nitekim son peygamber gelmiş ve daha sonra bir peygamber 
de gelmeyecek olduğu gerekçesi ile Hz. Îsâ’nın son Peygamber Hz. 
Muhammed’in (s.a.v.) bir ümmeti olarak yaşayacağı ve kıyamete yakın yine 
o şekilde öleceği ifade edilmiştir. Bu görüş ise yukarıda geçen Hz. Îsâ’nın 
kıyametin bir alameti olacağı şeklinde tefsir edilen ayetine dayandırıldığı gibi 
konuyla ilgili mütevatir hadisler de buna gerekçe olarak getirilmiştir. İbn 
Kesîr’in belirttiği “kıyamete yakın dönemde Hz. Îsâ’nın yeryüzüne inerek 
Deccâl’ı öldüreceği, haçı kıracağı, domuzu öldüreceği ve cizyeyi kaldıracağı 
şeklindeki hadisleri naklettikten sonra ifade ettiği Müslüman olarak 
yaşayacağı görüşü de nakledilmiştir. Bu aynı zamanda İslam’dan başka bir din 
kabul edilmeyeceğine ilişkin ayet ile de örtüşmektedir.58 

Beyânu’l-Hak’ta ise Hz. Îsâ’nın nüzulüne dair haber ve görüşlerin isabetsiz 
ve hatalı olduğu vurgulanmaktadır. Çünkü Hz. Muhammed’in (s.a.v.) son 

 
58 İmâdüddîn Ebü’l-Fidâ İsmâil b. Ömer b. Kesîr ed-Dımaşkî, Tefsîru’l-Kur’ânil-Azîm, (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1998), 2/402-203. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

41 

peygamber olduğu el-Ahzâb 33/40. ayetle sarih bir biçimde ortaya 
konulmuştur. O (s.a.v.) peygamberlerin son halkası olarak tavsif edildiği halde 
başka yol aramak abesle iştigaldir. Zaten Kur’an-ı Kerim’in bütünü göz 
önünde bulundurulduğunda bunun aksini ortaya koyan bir ayet yoktur. 
Kısacası son peygamber Hz. Îsâ olmadığı için onun yeryüzüne inme ihtimali 
yoktur. Bu açıklama birinci farklılığı oluşturur. İkinci farklılık Allah’ın 
adaletinin buna aykırı olduğu şeklindedir. Hz. Îsâ yeryüzüne kıyamete yakın 
inecek olsa, o zaman diliminde yaşayan insanların hepsi de ona iman etse bu 
durumda ömürleri vefa etmediğinden bu zaman dilimine erişemeyen önceki 
insan topluluğu iman edememiş olacaklarından bu onlara haksızlık olacaktır. 
Bu ise Allah’ın adaletine aykırıdır. Bu konuda üçüncü farklılık; Hz. Îsâ (a.s.) 
gelecekse, o zaman da bir Peygamber olarak yaşamayacaksa bu durumda daha 
önce Peygamber olan birinin sonrasında tenzili rütbe ile bir ümmet 
mesabesine düşürülmesi söz konusu olacağıdır ki bu da mümkün değildir. 
Çünkü ahirette bir peygamber olarak yargılanmak bir ümmet olarak 
yargılanmaktan her halükarda daha tercihe şayandır. Allah ise peygamberlik 
verdiği bir kulundan bu rütbeyi daha sonra hiç almamıştır.  

SONUÇ VE ÖNERİLER 

Hz. Îsâ’nın (a.s.) Allah’a yükseltilmesi ve öldürülüp öldürülmediği 
konusunu iki çağdaş tefsir olan Safvetü’t-Tefâsîr ve Beyânu’l-Hak 
tefsirlerinden karşılaştırmalı olarak incelediğimiz bu çalışmamızdan elde 
ettiğimiz sonuçları vermeden önce belirtelim ki bizim vardığımız sonuçların 
da karşıt görüşlerin de her dönemde savunucuları olmuş ve olmaya devam 
etmektedir. 

Ele aldığımız mesele hakkında genel olarak karşıt görüş sahipleri 
tarafından eleştiriye tâbi tutmuş beş görüşün varlığı tespit edilmiştir. Buna 
göre ilk olarak Hz. Îsâ (a.s) öldürüldüğü ve daha sonra Allah Teâlâ tarafından 
tekrar diriltildiği ve semaya yükseltildiği görüşü öne çıkmıştır. Bu görüş her 
iki müfessirimiz tarafından da eleştirilmiştir. Safvetü’t-Tefâsîr’de Hz. Îsâ’nın 
öldürülmediği ancak öldürülmeden göğe kaldırıldığı savunulurken Beyânu’l-
Hak adlı tefsirde Hz. Îsâ’nın öldürüldüğü ancak ruhunun indi ilahiye 
yükseltildiği dünyada tekrar diriltilmediği görüşüldüğü fikrinin öne çıkmış 
olduğu tespit edilmiştir. 

İkinci olarak Hz. Îsâ’nın ahir zamanda kıyamete yakın yeryüzüne tekrar 
indirileceği ve kendisine tevdi edilen birtakım görevleri yerine getirdikten 
sonra eceliyle vefat edeceği şeklinde bir bakış açısı serdedilmiştir. Bu görüşün 
ümmetin çoğunluğunun görüş olmasının yanında taraftarlarından birinin de 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

42 

Safvetü’t-Tefâsîr sahibi olan Sâbûnî olduğu görülmüştür. Onun, Hz. Îsâ’nın 
öldürülmeden göğe kaldırıldığını söylerken kıyamete yakın bir zamanda Allah 
Teâlâ tarafından gökten indirileceğini ve hadislerde belirtilen rivayetlerde 
çoğunluğun üzerinde icma ettiği işleri yaptıktan sonra vefat edeceğini 
savunduğu sonucuna ulaşılmıştır. Beyânu’l-Hak adlı tefsirin sahibi Duman’ın 
ise Hz. Îsâ’nın yeryüzüne kıyamete yakın inmeyeceğini savunduğu tespit 
edildiğinden; şayet inecek olsa, insanların tamamının ona iman edip 
etmemeleri konusunda problemlerin çıkacağını ve onun inmesi halinde daha 
öncekilerin ona yetişememiş olacaklarını söylediği ve dolayısıyla iman 
edememeleri konusunda masum olmalarının gerekeceğini öne sürdüğü 
görülmüştür. 

Üçüncü görüşe göre Îsâ Peygamber’in yeryüzüne indirildiğinde yine bir 
Peygamber olarak ineceği ve Yahudilerle Hristiyanların ona topyekûn iman 
edeceklerdir. Sâbûnî her ne kadar Hz. Îsâ’nın yeryüzüne indirileceğini kabul 
etmiş olsa da onun yine bir Hristiyan peygamber olarak yeryüzüne 
gelmeyeceğini ancak son Peygamber Hz. Muhammed’e (s.a.v.) iman eden bir 
muvahhid olarak yaşayacağını savunmaktadır. Dolayısıyla Sâbûnî’nin bu 
dördüncü görüşü kabul etmediği ve yeryüzüne inecek olan Hz. Îsâ’nın kul ve 
ümmet Îsâ olarak indirileceğini ve son din olan İslâm’ın yüceltilmesi için 
çalışacağını savunduğu tespit edilmiştir. O’na göre Yahudi ve Hıristiyanların 
tamamının yani tek tek her ferdinin Hz. Îsâ’ya ölümleri anında iman 
edeceklerse de bu imanları onlara bir fayda vermeyecektir. Duman’ın ise 
yukarıda ifade edildiği gibi göğe yüce insanların ruhlarının kaldırılması gibi 
Hz. Îsâ’nın ruhu ile kaldırıldığından yeryüzüne kıyamete yakın inmeyeceği 
görüşündedir. Buna göre Yahudilerle Hristiyanların ona topyekûn iman 
etmelerini mümkün kılan bir durumun da olmayacağını savunduğu tespit 
edilmiştir. 

Dördüncü ve son olarak ise Nesefî’ye (ö.710/1310) nispet edilmiş olan, 
tüm ehl-i kitabın mutlak surette Hz. Îsâ’ya iman edecekleri şeklinde bir 
görüşün varlığı tespit edilmiştir. Bu görüş ifade edildiği zamandan öncesinde, 
sonrasında hatta günümüzde de oldukça fazla taraftar bulmuş bir fikri 
terennüm etmektedir. Böyleyken karşıt düşüncenin taraflarınca reddedilmiş 
olduğu da bilinmelidir. Rivayetlere ve icmâya güçlü vurgu yapan Sâbûnî bu 
dördüncü görüşü savunmaktadır. Tespit edildiğine göre O, tüm ehl-i kitabın 
mutlak surette Hz. Îsâ’ya iman edeceklerini; bu imanları şayet Hz. Îsâ’nın ilk 
gönderildiği ve onun bir Peygamber olarak insanları kendi dinine çağırdığı 
zamanda ise onların kurtulacağını savunmuştur. Bu kimseler eğer daha 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

43 

sonraki dönemde henüz son Peygamber ve yeni din olan İslâm henüz 
gönderilmeden ona iman etmişlerse onlar da kurtulmuşlardır. Ancak gerek 
onun zamanında ve gerekse günümüze kadar sonraki bir zamanda ölüm anında 
imanın artık fayda vermeyeceği sekerât halinde iman etmişlerse bu imanları 
ehli kitaba hiçbir fayda sağlamayacağını söylemektedir. Duman’a gelince 
onun Kur’an merkezli yaklaşımı ve hadisleri ikincil konumda tutması da göz 
önüne alınarak şu sonuca varılmıştır: 

Hz. Îsâ’nın peygamber ve bir kul olduğuna inanmalarının tüm ehl-i kitap 
için mutlak surette olmasının anlamı ister onun zamanında isterse de sonra 
olsun ölecekleri anda herkesle aynı şekilde iman etmeleri olduğu için bu iman 
onlara bir fayda vermeyecektir. Çünkü bu durumda zaten onlar iman etmiş 
olmamaktadırlar. Firavun’un son anda boğulurken secdeye kapanarak ikrar 
ettiği imanın ona fayda vermediği gibi onlara da fayda vermeyecek bu son 
andaki imanın mutlak bir iman sayılmayacağı görüşünde olan Duman’ın kesin 
hüküm vermekten kaçınma yolunu benimsediği söylenebilir. 

Bu sonuçlara göre Sâbûnî’nin yorumu Hz. Îsâ’nın ölmediği, semaya 
yükseltildiği ve kıyamet öncesi yeryüzüne ineceği görüşünü benzeyen bir 
yaklaşımdır. Ayrıca o nüzul-ü Îsâ ile ilgili hadislerin sahihliği ve tefsirdeki 
belirleyici rolü görüşünü temel alarak bu konudaki düşüncesini 
şekillendirmiştir. Duman’ın yorumu ise Kur’an merkezli bir yaklaşım 
sergilediği ve hadisleri ikincil konumda tutma eğilimde olduğu için bedenen 
semaya kaldırılmanın vuku bulmadığı şeklindedir. O, teveffî kelimesine de 
farklı anlam ihtimalleri çerçevesinde yaklaşmak suretiyle nüzul meselesinde 
ihtiyatlı dil kullanmıştır. 

Netice olarak her iki müfessirimizde bulunan ortak noktalar Hz. Îsâ’nın 
öldürülmediği ve Allah’a yükseltildiğinin kabulü şeklinde iken Safvetü’t-
Tefâsîr’de bu göğe yükseltilme ruh ve beden olarak Beyânu’l-Hak’ta ise 
yalnızca ruh olarak gerçekleşmesi şeklinde ortaya çıkmıştır. Farklılıklar için 
ise nüzul meselesinde Sâbûnî’nin kesin, Duman’ın ihtiyatlı bir dil kullandığı 
söylenebilir. Böylece her iki müfessir de Kur’an ayetleri ışığında Hz. Îsâ’nın 
öldürülmediği ve Allah’a yükseltildiği konusunda hemfikirdir. Ancak Sâbûnî, 
hadis ve icmâ delilleriyle nüzûl inancını kesin olarak savunurken, Zeki Duman 
Kur’an merkezli bir yorum geliştirerek bu konuda daha temkinli bir yaklaşım 
sergiler. Bu karşılaştırma, modern tartışmaların Kur’an ve klasik tefsir 
metodolojisi çerçevesinde nasıl ele alınabileceğini göstermektedir. 
 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

44 

KAYNAKÇA 
Kur'an-ı Kerim. 
Abduh, Muhammed- Rızâ, Reşîd. Tefsîru’l-Kur’âni’l-Hakîm (Tefsîru’l-Menâr). Kahire: Hey’etü’l-

Mısrıyye, 1990. 
Ahmed b. Fâris b. Zekeriyya Lüğavi. Mücmelü’l-Lüğa, thk. Zübeyr Abdülmuhsin Sultan, Beyrut: 

1986. 
Beydâvî Nâsıruddîn Ebû Saîd Abdullah b. Ömer, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vil, 5 Cilt. Thk. 

Muhammed Abdurrahmân el-Mar’aşlî, Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-‘Arabî, 1418. 
Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail. el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, nşr. Muhammed Züheyr b. Nasr 

Beyrut: Dâru Tavki’n-Necât, 1422/2001.  
Cevheri, İsmail b. Hammad. es-Sıhâh, Beyrut, 1979. 
Çelebi, İlyas. “İsâ”, DİA, İstanbul, 2000, 22/473-474. 
Derveze, Muhammed İzzet, et-Tefsiru’l-Hadis, Kahire: 1381/1962. 
Duman, M. Zeki. Beyânu’l-Hak (Kur’ân-ı Kerîm’in Nüzul Sırasına Göre Tefsiri), 3 Cilt, Ankara: 

Fecr Yayınları, 2008. 
Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr Taberî, Câmi‘u’l-beyân Kahire: Dâr Hicr, 2001. 
Ebu Hanife, İmam-ı Azam Numan bin Sabit. el-Fıkhu’l-Ekber, çev. Mustafa Öz, İmam-ı Azam’ın 

Beş Eseri), İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2011. 
Fahreddîn Râzî, Muhammed b. Ömer. Mefâtîhu’l-gayb Beyrut: Dârü İhyai’t-Turasi’l-Arabi, 1998. 
Ferâhîdî, Halîl b. Ahmed. Kitâbü’l-‘Ayn, Beyrut: Dâru’l-Mektebetü’l-Hilal, 1988. 
Fîrûzâbâdî, Mecdüddin Muhammed b. Ya’kûb, el-Kâmûsu’l-Muhît, Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 

1993. 
Harman, Ömer Faruk. “İsâ”, DİA, İstanbul, 2000, 22/465-467.  
İbn Kesîr, İmâdüddîn Ebü’l-Fidâ İsmâil b. Ömer ed-Dımaşkî, Tefsîru’l-Kur’ânil-Azîm, Beyrut: 

Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1998. 
İbn Manzûr, Cemâlüddîn Ebu’l-Fazl Muhammed b. Mükrim, Lisânu’l-‘Arab, 15 Cilt, Beyrut: Dâru 

Sâdır, 1414. 
İbnü’l-Esîr, Mecdüddin Ebu’s-Sa’âdât el-Mübârek b. Muhammed el-Cezerî. en-Nihâye fî Garîbi’l-

Hadis, Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, ts. 
Kâsımî, Muhammed Cemâlüddîn. Tefsirü’l-kâsımî el-Müsemmâ Mehâsinü’t-Te’vîl. thk. Muhammed 

Fuad Abdülbâkî. Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1978. 
Kurtubî, Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed. el-Câmi‘ li Ahkâmi’l-Kur’ân Kahire: Dârü’l-Kütübi’l-

Mısriyye, 1964) 
Matta İncili, İstanbul: Yeni Yaşam Yayınları, 2009. 
Luka İncili, İstanbul: Yeni Yaşam Yayınları, 2009. 
Müslim b. Haccâc Ebu’l-Hasen el-Kuşeyrî, Müsnedü’s-Sahîhu’l-Muhtasar, I-IV, Thk., Muhammed 

Fuâd Abdülbâkî, Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-‘Arabi, tsz. 
Nesefî, Ebu’l-Berekât. Medârikü’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-Te’vîl (8. bs, 1-3). Beyrut: Dâru İbn Kesîr, 

2018. 
Oral, Osman. Muhammed Zahidü’l-Kevseri’nin Ref’ ve Nüzûl-i Îsâ Görüşünün Kelâmi Açıdan 

Değerlendirilmesi, Kelam Araştırmaları. 13: 1 (2015). 353-371. 
Râgıb el-İsfehânî, el-Müfredât Fî Garîbi’l-Kur'ân, Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, ts. 
Sâbûnî, Muhammed Ali. Safvetü’t-Tefâsîr, (Tefsirlerin Özü), Trc. Sadreddin Gümüş, Nedim Yılmaz, 

İstanbul: İz Yayıncılık, 2003. 
Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed es- eş-Şâfiî. ed-Dürrü’l-

Mensûr fi’t-tefsîr-i bi’l-me’sûr. thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî. 16 Cilt. Kahire: Merkezü 
Hicr li’l-Buhûs ve’d-Dirâsâti’l-Arabiyye ve’l-İslâmiyye, 1424/2003. 

Şeltut, Mahmut. “Hz. Îsâ'nın Göğe Yükseltilmesi ve Tekrar Dönüşü”, çev. Mustafa Baş. Dinî 
Araştırmalar, 7: 21, (Haziran 2005). 289-306. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

45 

Şeyh Bedreddin. Teshîl Şerhu Letâifü’l-İşârât, 3 Cilt, İstanbul: İsam Yayınları, 2021. 
Taberî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr. Camiü’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân 24 Cilt, Thk. 

Abdullâh b. Abdilmuhsin et-Türki, Merkezü’l-Buhûsi ve’d-Dirâsâti’l-Arabiyye ve’l-İslâmiyye, 
Abdussened Hasan Yemâme: Dâr Hicr, 2001/1422. 

Waardenburg, Jacques. “Mesih”, DİA, İstanbul, 2004, 29/306-309. 
Zebîdî, Muhammed Murtaza el-Hüseyni el-Vasıti el-Hanefi. Tâcü’l-Arus Min Cevâhiri’l-Kamus. 

Beyrut: Mektebetül-İlmiye, tsz. 
Zemahşerî, Cârullah Ebu’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed, el-Keşşâf an Hakâikı 

Ğavâmidı’t-Tenzîl ve Uyûni’l-Ekâvîl fî Vucûhi’t-Te’vîl, 4 cilt, Tashîh: Muhammed Abdüsselâm 
Şâhîn, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1416/1995. 

 
 

 



 
 

BÖLÜM 3: KIRAAT İLMİ’NDE İHTİYÂR’IN TANIMI, KAYNAĞI VE 
GELİŞİM SÜRECİ 

Ömer Özbek*, Omar Abdulrahman Othman** 

GİRİŞ 

Kur’an kıraatinde ihtiyâr meselesi bu ilmin en önemli konularındandiridir. 
Bunun sebebi yedi harfle inzal buyrulmuş olan Kur’an’ın bu yedi harften 
birinin ihtiyâr edilerek yani seçilerek okunma zaruretidir. Kıraat ilmi, Kur’an-
ı Kerîm’in Resûlullah’tan (s.a.v.) sahih rivayetlerle nakledilen okunuşlarını 
konu edinen temel İslâm ilimlerinden biridir. Bu ilmin çeşitli meseleleri 
arasında en başta geleni ise ifade ettiğimiz zaruretten dolayı ihtiyâr meselesi 
olarak ifade edilebilir. 

İhtiyâr, genel anlamda “hayırlı olanı seçmek ve bir şeye meyletmek” 
anlamına gelirken; kıraat ilmi özelinde, bir imamın kendisine ulaşan sahih 
rivayetler arasından, belirli ilmî kriterlere dayanarak bir okuyuş tarzını 
benimsemesini ifade etmektedir. Bu kavram, rastgele bir seçim değil; rivayet, 
lügat ve resm-i mushaf kriterlerinin harmanlandığı disiplinli bir tercihtir. 
Kıraatlerdeki farklılıkların temelinde yatan “yedi harf” ruhsatı, İslam 
coğrafyasının genişlemesi ve ilk Mushafların noktasız/harekesiz oluşu, ihtiyâr 
olgusunun tarihsel süreçte kurumsallaşmasına zemin hazırlamıştır. Ebû 
Ubeyd Kâsım b. Sellâm’dan (ö. 224/838) İbnü’l-Cezerî’ye (ö. 833/1429) 
kadar pek çok âlim, bu alanda eserler vererek ihtiyârın sınırlarını 
belirlemişlerdir. 

İhtiyârın Kur'an-ı Kerim’de geçtiği yerler ve buralardaki anlam anları da 
bahsi geçen kamramın anlaşılması için en temel dayanaklardan bir olarak 
incelenmelidir. Aynı zamanda ریخ  kökünün geçtiği ayetlerin anlam alanları ise 
kavramın Kur'anî temelinin anlaşılması açısından önemlidir. Bu nedenle 
konunun bir bölümünü bu ayetlerin incelenmesine ayırmış bulunmaktayız.  

İhtiyâr kıraat ilmi içerisinde belli şartlarla meşru bir zemin bulmuştur. Bir 
ihtiyârın meşru ve sahih kabul edilebilmesi için üç temel şart aranır: Sahih bir 

 
* Doç. Dr., Erciyes Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri Kıraat Anabilim Dalı, Kayseri, Türkiye, 

omeroz@erciyes.edu.tr ORCID: orcid.org/0000-0001-7668-1701. 
** Erciyes Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri Tefsir Doktor Öğrencisi, Kayseri, Türkiye, 

omergoran123@gmail.com ORCID: orcid.org/0000-0003-0596-1743 

mailto:omeroz@erciyes.edu.tr
mailto:omergoran123@gmail.com


TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

47 

senetle Hz. Peygamber’e (s.a.v.) ulaşması, Arap dilinin kurallarına uygun 
olması ve Osmanî Mushaf’ın hattıyla uyumlu olmasıdır. Bu şartlardan birini 
taşımayan tercihler “şâz” kabul edilerek reddedilir. Uygulama örneklerinde 
görüldüğü üzere, ihtiyâr süreci sadece lafzî bir tercih değil; tefsir, fıkıh ve 
nahiv bilimlerinin verileriyle desteklenen derinlikli bir değerlendirmedir. 
Sonuç olarak ihtiyâr, kıraat imamlarının vahiyle gelen zenginliği ilmî bir 
süzgeçten geçirerek ümmetin okuyuşuna sunma faaliyetidir. 

Kur’an-ı Kerîm, nüzûlünden itibaren hem lafzı hem de manasıyla titizlikle 
korunmuş1 ilahî bir kitaptır. Bu korunmuşluğun önemli boyutlarından biri de 
kıraat ilmi çerçevesinde ortaya çıkan farklı okunuş şekilleridir. Kıraat ilmi, 
Kur’an’ın Resûlullah’tan (s.a.v.) sahih rivayetlerle nakledilen okunuşlarını 
konu edinirken, bu ilim içerisinde “ihtiyâr” kavramı önemli bir yer tutar.  

“İhtiyâr” kavramı, önceki dönem âlimlerinin eserlerinde geniş bir şekilde 
ele alınmıştır. Kur’an’da bir kelimenin okunmasına dair bir yerde birden fazla 
farklı kıraat bulunduğunda, âlimlerin bu okumalar arasından kendi kanaat ve 
değerlendirmelerine göre daha isabetli gördükleri birini tercih ettikleri 
görülür. İşte bu tercih sürecinde “ihtiyâr” terimi kullanılmaktadır. 

Bu kavram, zamanla kıraat âlimlerinin çoğunluğu tarafından eserlerinde 
kullanılan yerleşik bir terim hâline gelmiştir. Biz de bu makalede, söz konusu 
kavramı açıklığa kavuşturmayı; âlimlerin nezdindeki anlamını, kullanım 
amaçlarını ve terimsel çerçevesini ortaya koymayı hedefliyoruz. Böylece 
Kur’an’ın doğru anlaşılmasına ve Müslüman âlimlerin ilmî mirasının daha 
sağlıklı kavranmasına katkı sağlamayı amaçlıyoruz. 

Bu doğrultuda, “ihtiyâr” kavramını hem dil âlimlerinin hem de kıraat 
âlimlerinin bakış açısından ele almanın en doğru yöntem olacağı 
düşünülmüştür. Ayrıca ilgili tanımlara yer vermek ve bunların anlaşılması için 
gerekli, örneklerin sunulması da konuyu daha kolay anlamaya yardımcı 
olacaktır. Bunların yanı sıra, kıraat âlimlerinin ihtiyârda bulunabilmek için 
ortaya koydukları ilmî şartlar ve ölçütler de çalışmada ele alınmıştır. 

1. İhtiyâr Kavramının Sözlük Anlamı 

Bir kelimenin anlamını doğru şekilde tespit edebilmek için, öncelikle 
sözlüklerde onun aslı ve kökü araştırılmalı, hangi anlamlarda ve hangi 
maksatla kullanıldığı belirlenmelidir. Bu sebeple, “ رایتخلاا ” kelimesinin eski 

 
1 Mehmet Demirci, Tefsir İlminin Mahiyeti. Tefsir Araştırmaları Dergisi. (Nisan/2017) 1, 1, 21-46. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

48 

sözlüklerdeki kullanımına bakılarak, hangi bağlamlarda ve ne amaçla 
kullanıldığı incelenmiştir. 

İlk dönem sözlük alimlerinden Halil b. Ahmede göre “ رایخ ” kelimesi hem 
dişi deve, hem erkek deve hem de çoğullar için “seçkin” anlamında 
kullanılmaktadır. 

Kul Allah’tan hayır dilediğinde “ ةراختسلاا ”, Allah kuluna en iyi olanı seçer. 

“Hiyeretî” “ يترََیخِ ” ifadesi; bu, şu veya onlar için “benim 
seçtiğim/seçkinim” anlamında kullanılır. 

“ ةریخلا ” kelimesi, tıpkı “ ةبیر باترا ” gibi “ رایتخلاا ” mastarının isim-mastarıdır. 

Yine Halil b. Ahmed'e göre “ رایخِلا ” “kelimesi sadece seçim değil, aynı 
zamanda bir onay ve övgü boyutu da taşır. mesela: “ اًنلاف تریاخ ” ifadesi, kişiye 
seçim hakkı vermekle birlikte onun seçimini takdir etmeyi de içermektedir.2 
Buna göre ihtiyâr seçmeyi, seçimi ve seçileni takdir etmeyi de ifade eden geniş 
bir anlama sahip gözükmektedir. 

Sıhah sahibi olan Cevherî’ye göre, İhtiyâr, “ ءایفطصلاا ” (seçip ayıklamak, en 
iyisini süzmek) demektir. “Tahayyur” " ریخت " kelimesi de aynı anlamı taşır. 

İstihare: “ ُةرََیخِلا ” anlamına gelir. Arapçada: “Allah’tan hayır iste “ الله رختسا ” 
ki O da senin için en hayırlısını seçsin “ كل رخِی ” denilir. 

“Onu iki şey arasında muhayyer bıraktım” “ نیئیشلا نیب ھتریخ ” ifadesi, seçim 
yapma yetkisini ve iradesini tamamen ona devretmek (tefviz etmek) anlamına 
gelir.3 Bu ifadeler ihtiyârın anlamına seçim yapma yetkisini birine vermeyi 
yahut da ona devredip seçmekten tamamen vazgeçmeyi ifade etmektedir. 

İbn Faris, kök anlam analiziyle konuya yaklaşır. Ona göre “ ر ی خ ” kökünün 
asıl anlamı “eğilim duymak, meyletmek ve şefkat göstermek”tir. Dolayısıyla 
“hayır”, kalbin doğal olarak eğildiği şeydir. “ ةراختسا ” Bir konuda iki 
seçenekten en hayırlısını istemektir. Bu aslında bir “yönelme/meyil” isteme 
halidir. 

Onun ifadelerinde “ رایتخلاا ” sadece rasyonel bir seçim değil, aynı zamanda 
duygusal ve ruhani bir yönelişi de içerir. Hz. Musa'nın kavminden yetmiş 
kişiyi seçmesini ( ىسومُ رَاتخْاِوَ ) örnek vererek, seçimin titizlikle yapıldığını 

 
2 Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî, Kitâbü’l-‘Ayn (Beyrut: Dâr ve mektebet hilal, 1988), 4/301. 
3 Ebû Nasr İsmâil b. Hammâd el-Cevherî, es-Sıhâh Tâcu’l-Luga ve Sıhâhu’l-Arabiyye, thk. Ahmed Abdülgafûr Attâr 

(Beyrut: Dâru’l-İlm li’l-Melâyîn, 1987) 2/652. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

49 

vurgular.4 Burada ise kavranım meyletme ve kalben yönelme anlamı ortaya 
çıkmıştır. Ancak bu meyilde iradi veya zoraki değil doğal ve kendiliğinden bir 
yönelme söz konusudur. 

Günümüzde hazırlanan Nahiv Terimleri Sözlüğü’nde de راتخا  kavramı 
“Asılları mübteda ve haber olma- yan iki mefulü nasb eden bir fiil”5 şeklinde 
ifade edilmiştir. 

Bu çerçevede, dil âlimlerinin görüşleri ele alındıktan sonra “ رایتخلاا ” 
kelimesinin; iki veya daha fazla şey arasından birini seçmek yahut birden fazla 
seçenek içinden, kişi nezdinde daha uygun ve tercih edilir olana yönelme 
eğilimini ifade etmek anlamına geldiğini söylemek mümkündür. 
Dilbilimcilerin kelimeye dair değerlendirmelerinin ardından, şimdi asıl 
konumuz olan kıraat ilmi âlimleri nezdinde “ihtiyâr” kavramına geçerek, bu 
âlimlerin söz konusu terimi hangi anlam ve çerçevede ele aldıklarını 
inceleyeceğiz. 

2. Kur’an’da İhtiyâr Kelimesi 

Kur’an’da ریخ  kökünün geçtiği ayetlerin anlam alanları yukarıda 
verdiğimiz sözlük anlamına katkı sağlayacağından bu kavramın Kur’an’da 
geçtiği ayetler öncelikli olarakl incelenmiştir. İhtiyâr kavramının geçtiği ilk 
ayet A’râf Suresi’nin 155. ayetidir. 

َّمَلَف اَۚنتِاَقیم۪لًِ لاجُرَ نَیع۪بْسَُ ھمَوَْق ىسٰومُ رَاَتخْاوَ  لُبَْق نْمِ مْھَُتكَْلھَْا تَْئشِ وَْل بِّرَ لَاَقُ ةَفجَّْرلا مُھُْتَذخََا آ
يَۜاَّیاِوَ  

“Musa, kavminden, belirlediğimiz yere gitmek için yetmiş adam seçti. 
Onları sarsıntı yakalayınca (bayıldılar). Musa, "Ey Rabbim! Dileseydin 
onları da beni de bundan önce helak ederdin… dedi.” (A’râf, 7/155). Bu 
ayette رَاَتخْا  kelimesi bir kavim içindeki kimseler arasından belli sayıdaki 
adamı ayırarak birlikte yolculuk yapmak üzere belirlemek, seçmek anlamında 
kullanılmıştır. Görüldüğü üzere bu anlam sözlük anlamına oldukça yakındır. 
Yukarıda da geçtiği üzere İbn Faris de kavrama bu anlamı verdikten sonra bu 
ayeti örnek olarak getirmiştir. Bunun anlam bakımından benzeri olan bir diğer 
ayet şöyledir. 

ىحٰوُی امَلِ عْـمَِتسْاَف كَُترَْتخْا اَنَاوَ  

 
4 Ebü’l-Huseyn Ahmed b. Fâris b. Zekeriya, Mu‘cemü Mekāyîsi’l-Luga, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn, (Mısır: 

Şirketü Mektebeti ve Matbaati Mustafa el-Bâbî el-Halebî ve Evlâduhû, 1972) 2/232. 
5 Mehmet Kılıçarslan, Ahmet Kays Harputlu, Nahiv Edatları Sözlüğü, (İstanbul: Akdem Yayınları, 2021), 13. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

50 

"Ben seni (peygamber olarak) seçtim. Şimdi vahyolunacak şeyleri dinle." 
(Taha, 20/13). Buradaki ihtiyâr kavramı da benzer eşkilde Allah Teâlâ’nın 
insanlar arasından bir peygamberi seçmesi anlamına kullanılmıştır. كُترَْتخْا  
kelimesi ihtiyâr kelimesini oluşturan kökün aynısı ile yukarıdakine benzer 
kalıpta gelmiş olduğundan bu ayette anlam değişmemiştir. Bir diğer ayette ise 
şöyle geçmektedir.  

نَۚیمَ۪لاَعلْا ىَلعَ مٍلْعِ ىلٰعَ مْھُاَنرَْتخْا دَِقَلوَ  

“Andolsun, onları, bir bilgi üzerine (dönemlerinde) alemlere üstün kıldık.” 
(Duhân, 44/32). Bu ayette aynı kalıpta ve anlamda geçmekle birlikte seçmeye 
konu olan kimseler ile onların seçilerek üstün kılındığı merci farklılık arz 
etmiştir. Buna göre seçilen bir kavmin çağının insanları arasında diğerlerinden 
ayrılarak zamanlarındaki diğer insanlar ve kavimler arasında farklılaştırılması 
söz konusudur. Burada anlam yine seçmek olmasına rağmen diğerlerinden 
üstün kılmayı da içeren daha kapsamlı bir anlam alanını kapsamış 
gözükmektedir. Diğer bir ayette kalıp maziden muzariye yani şimdiki zaman 
kipine dönüşmüştür. 

ُةۜرََیخِلْا مُھَُل نَاكَ امَ رُۜاَتخَْیوَ ءُاشََٓی امَ قُُلخَْی كَُّبرَوَ  

“Rabbin, dilediğini yaratır ve seçer. Onların ise seçim hakkı yoktur.” 
(Kasas, 28/68). Bu ayette geçen َرُۜاَتخَْیو  kelimesi seçer anlamındadır. Bu kalıp 
içerisinde kelimenin seçimin merciine dair olan anlamına vurgu yapılmıştır. 
Burada seçimi yapan, yapmaya hakkı olan bu konuda sultan yani seçim 
hakimiyeti ve gücü kendi elinde bulunan Yüce Allah’tır. Buradan gerçek 
seçim sahinin Allah olduğu ve onun seçimini kimsenin engelleyemediği de 
anlaşılır. Yine ayetteki ikinci kelime olan ُةۜرََیخِلْا  ifadesi ise seçim hakkına 
vurgu yapmıştır. Demek oluyor ki, Allah’ı bırakıp da taptıkları yahut ona ortak 
koştukları diğer şeylerin Allah karşısında seçme konusunda bir hakimiyetleri 
olmadığı gibi gerçek galip olan Allah’ın vermediği bir seçim hakkını da onlara 
kimse vermemiştir. Allah bir seçimde bulunmaya kadir ve hak sahibi iken 
onlar böyle bir seçime ne güç yetirebilirler ve ne de böyle bir seçme hakları 
vardır. Nitekim kendileri hakkında cinsiyet, doğdukları zaman ve anne babalar 
yahut takdir edilen ecelleri gibi her durumu onlar için Allah seçmiştir. Onların 
ortak koştuklarının ise bu konularda bir seçim hakkı yoktur. Tıpkı böyle 
olduğu gibi sonları ve cezalandırılıp mükafatlandırılmaları konusunda da 
hükmü seçecek ve hakkedene karşılığını verecek olan Allah’tır. 

Diğer bir ayet ise ihtiyâr kavramı tefa’ul kalıbında gelmiştir. Bunda anlam 
zalimlere karşı olan hitapta bir istihzayı da içermektedir. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

51 

نَۚورَُّیخََت امََل ھِیف۪ مْكَُـل َّناِ  

Onda, (ey zalimler) "Seçip beğendiğiniz her şey mutlaka sizindir" (diye mi 
yazılı?) (Kalem, 68/38). Bu ayetin öncesinde inanmamak suretiyle nefislerine 
zulmetmiş kimselere sizin elinizde bir kitap mı var? diye sorulmuştur. Bu 
kısım ise onun devamı olarak “ve onda da seçip beğendiğiniz herşey mutlaka 
sizindir diye mi yazıyor? şeklinde onlar bir soruyla uyarılmıştır. Çünkü 
hakikatte onların ne öyle bir kitabı vardır ve ne de orada öyle bir şey 
yazmaktadır. Bu ayet ihtiyâr kavramının bir topluluk halinde havmin 
dilediğini seçmesi ve seçtiğine sahip olması anlamı belirginleşmiştir. İhtiyâr 
buna göre hem seçmek hem dilediğini sınırsız seçmek hem de seçtiğine sahip 
olmak anlamını haiz olmuştur.  

Bir diğer ayette ise aynı kalıp hakiki anlamda kullanılmıştır. Ayet şöyledir:  

نَۙورَُّیخََتَی اَّممِ ةٍھَكِاَفوَ  

“Seçebilecekleri her çeşit meyveyle.” (Vakı’a, 56/20). Buna göre kitabı 
sağından verilen ve cennete giren kimseler oradan her çeşit meyve ile 
karşılacaklar ve seçtikleri her çeşit meyve veya meyveleri alabileceklerdir. 
Burada seçim sınırsız gibi gözükse de meyveler ile tahsis edilmiştir. Bu diğer 
nimetleri iptal eden bir tahsis değildir. Ancak dünyada sevilerek yenilen 
meyvelerin her çeşidinden oraya giren kimselerin istediklerini ve istedikleri 
kadar seçebilecekler ve onları tüketebilecekleri vaad edilmiştir. Bu ifade 
ihtiyâr kavramının seçme ve sahip olma anlamına vurgu yapmaktadır.  

Bir başka ayette ihtiyâr kavramı çoğul haliyle ahyâr olarak geçer. Aslında 
bu kavram aynı kök harfleri ile gelmesine rağmen hayırlı anlamını da 
barındıran farklı bir kalıpta gelmiştir. Sonraki ayet de geçen kelime de aynı 
anlamı tazammun etmektedir. 

رِاَیخَْلاْا نَیَْفطَصْمُلْا نَمَِل اَنَدنْعِ مْھَُّناِوَ  

“Şüphesiz onlar, bizim katımızda hayırlı, seçkin kimselerdendir.” (Sâd, 
38/47). Ayette geçen رِاَیخَْلاْا  kelimesine anlam veren âlimlerin bir kısmı hayırlı 
anlamını tercih ederken bir diğer kısmı seçkin seçilmiş kimse anlamını 
vermeyi tercih etmişlerdir. Bazı mütercimlerin ve meal yazarlarının tercihi ise 
her iki anlamın da birlikte kullanılması olmuştur. Buna göre anlam Allah’ın 
kullar arasından seçtiği ve kendilerini o kavimlere peygamber olarak 
gönderdiği kimseler için olan seçimi ifade etmektedir. İhtiyâr burada insanlar 
arasında hayırlı olanı seçmek anlamındadır. Hayırlı anlamıyla alınacaksa her 
iki durum için yani hem peygamberliklerinden önce hem de peygamber olarak 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

52 

seçildikten sonra Allah tarafından seçilen o kimselerin hayırlı ve seçkin kişiler 
olduğu ortadadır. Bu hem Kur'an tarafından6 hem de tarihi gerçeklerle bizlere 
bildirilen hakikattir.  

رِۜاَیخَْلاْا نَمِ ٌّلكُوَ لِۜفْكِلْا اَذوَ عَسََیلْاوَ لَیع۪مٰسْاِ رْكُذْاوَ  

“İsmail, el-Yesa’ ve Zülkifl’i de an. Onların her biri seçkin ve iyi 
kimselerdi.” (Sâd, 38/48). Bu ayette de aynı anlam vardır. Buna göre ihtiyâr 
seçmek ve seçileni hayırlı kılmak anlamını da barındırmaktadır. Ancak seçimi 
yapanın Allah olması seçileni hayılı kılacağından her seçim yapanın seçiminin 
seçilen kimseyi hayırlı yapacağı sonucuna buradan varılamaz. Dolayısıyla bu 
anlam Allah’ın insanlar arasından onların hayırlılarından seçtiği 
peygamberlerle alakalıdır. 

Son olarak bir ayette ise ihtiyâr kavramını oluşturan kök harfler hayr 
şeklinde geçmektedir. Buna ihtiyâr anlamının verilmesi değiştirme ile yapılan 
bir seçimi barındırmasından dolayıdır. 

رٌۜیْخَ وَھُ يذَّ۪لابِ ىنٰدَْا وَھُ يذَّ۪لا نَوُلدِبَْتسَْتَا لَاَق  

"Hayırlı olanı, şu değersiz, şeyle mi değiştirmek istiyorsunuz?" demişti. 
(Bakara, 2/61). Bu ayette ihtiyâr kavramı ile aynı kökten olan kelime َرٌۜیْخ  
ifadesidir. Bu kelime aynı kalıpta geçmediğinden onunla aynı anlamı 
çağrışıtran ifade istibdâl kavramıdır. Bu kavram İsrailoğullarının yaptığı ve 
hayırlı olanla hayırsız olan değiştirdiği bir seçimi ifade etmektedir. Onlar bu 
seçimlerinde kudret helvası ve bıldırcın eti yerine onlardan daha değersiz olan 
baklagiller, soğan, sarımsak, mercimek vb. şeyleri istemişler ve bu sebeple de 
kınanmışlardır. Bu seçim onların seçimidir ve hayırlı bir seçim olmadığı daha 
hayırlı olanı ondan daha değersiz şeyle değiştirmek istemelerinde ortaya 
çıkmaktadır. Buna göre ihtiyâr burada tercihl edilen ve seçilen daha hayırlı 
olmasa da insanlar tarafından yapılan bir seçimi ifade etmektedir. 

Sonuç olarak Kur'an’da ihtiyâr kavramı sözlük anlamına yakın ancak 
bazen onlara ilave olarak kattığı bazı anlam alanlarını da içinde barındıran bir 
anlamı ifade etmektedir. Bunları anlamak daha sonra kıraat ilminde bir ıstılah 
olarak yerleşmiş olan ihtiyârı anlamak için bir basamak oluşturması 
düşünülerek burada bu anlamaya hizmet edilmesi amaçlanmıştır. 

 
6 Bu ayetlerin bazı örnekleri için bkz. Bakara 2/87, 98, 285; Âl-i İmrân 3/179, 184, 194; Nisâ 4/136, 150, 152, 164 vd. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

53 

3. Kıraat İlminde İhtiyâr 

Kıraat ilminde “ihtiyâr” kavramı, genel olarak lugat âlimlerinin ortaya 
koyduğu çerçevede tanımlandığı gibi, diğer ilim dallarında bundan tamamen 
farklı bir anlamda kullanılmadığı görülmüştür. Bu sebeple âlimlerin, 
kelimenin sözlük anlamını uzun uzadıya tahlil etme ihtiyacı duymadıkları 
anlaşılmaktadır. Nitekim kelâm, fıkıh ve diğer ilimlerde “Bu, falan kimsenin 
ihtiyârıdır” denildiğinde, kastedilen şey bunun o kişinin tercihi olduğu ve 
meseleyi kendi görüşüne göre bu şekilde değerlendirdiğidir. Kıraat ilminde de 
durum bundan çok farklı değildir. “ نلاف هراتخا ” denildiğinde, bu ifade onun 
tercih ettiği okuyuş anlamına gelir. Ancak bu tercih kendisine sahih olarak 
ulaşan ve sonu Hz. Peygamber’e (s.a.v.) dayanan rivayetler arasından 
olmalıdır. 

Buna dair örnekler kıraat kitaplarında oldukça fazladır. Meselâ Ezherî (ö. 
370/980), Me‘âni’l-Kırâ’ât adlı meşhur eserinde )ةَّوُقلْا َّنَأ َØَِّ ََِّنَأوَ اًعیمِج �َّ.َ..(  
âyetinin7 kıraatlerini ele alırken, Ya‘kûb’un bu kısmı yalnız kendisi ِةَّوُقلْا َّنإ َØَِّ ِ )

)بِاَذَعلْاُ دیدِشََ َّ� َّنإِوَ اًعیمِجَ  şeklinde, her iki kelimedeki “elifi” kesreli olarak 
okumuş olduğunu söylemektedir. Kendisi ise şöyle der:  

Tercih (el-ihtiyâr), “eliflerin” her ikisinin de fetha ile okunmasıdır. )ةَّوُقلْا َّنَأ(َ  
ve )َّنَأ �َّ(َ . Ya‘kûb’un kesre ile okuması ise “ ول ” edatının cevabının hazfedilmiş 
olmasına dayanmaktadır. Takdiri: “Eğer zalimleri azabı görürken görseydin, 
“Şüphesiz bütün kuvvet Allah’ındır” derdin” şeklindedir. Aynı şekilde fiilin 
“ya” ile okunması da bu anlama dayanır; zira mana, “Bütün kuvvetin Allah’a 
ait olduğunu bilirlerdi” demektir.8 

Bu örnekte de görüldüğü üzere, kıraat âlimleri farklı okuyuşları 
zikrettikten sonra, kendi tercih ve değerlendirmelerini “ihtiyâr” kavramı ile 
ifade etmekte; böylece hangi okuyuşu daha isabetli gördüklerini açıkça ortaya 
koymaktadırlar. 

Âlimlerin “ihtiyâr” kavramını nasıl kullandıklarını daha iyi anlayabilmek 
için bir başka örnek olarak, kıraat ilminin önde gelen isimlerinden İbnü’l-
Cezerî’nin eserlerine bakmak faydalı olacaktır. Nitekim onun eserlerinde, 
âlimlerin görüşlerini aktarıp değerlendirdiği yerlerde “ihtiyâr” kelimesini 
farklı şekillerde kullandığı görülmektedir. Meselâ “mîm-i sâkinenin 
hükmünü” ele alırken şöyle der: 

 
7 el-Bakara 2/165. 
8 Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed el-Ezherî el-Heravî, Me‘âni’l-Kırâ’ât (Suudi Arabistan/Riyad: Merkezü'l-Buhûs fî 

Külliyyeti'l-Âdâb - Câmiatü'l-Melik Suûd, 1991) 1/187. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

54 

“İkinci görüş: Bâ harfi yanında ihfâ yapılmasıdır. Bu, hâfız Ebû Amr ed-
Dânî (ö. 444/1053) ve diğer muhakkik âlimlerin “ihtiyâr” ettiği görüştür. Bu 
aynı zamanda Ebû Bekir b. Mücâhid (ö. 324/936) ve başkalarının mezhebidir. 
Mısır, Şam, Endülüs ve diğer batı beldelerindeki edâ ehlinin uygulaması da 
bu yöndedir.”9 Bunun ardından İbnü’l-Cezerî şu görüşü de zikreder: 

“Ebû’l-Hasan Ahmed b. el-Münâdî (ö. 336/947) ve başkaları ise bâ harfi 
yanında tam izhâr yapılması görüşüne gitmişlerdir. Bu da Ebû Talib el-Kaysî 
(ö. 437/1045) ve başkalarının “ihtiyâri”dir. Irak ve diğer doğu beldelerindeki 
edâ ehlinin uygulaması da bu şekildedir. Ahmed b. Ya‘kūb et-Tâib ise 
kârîlerin bu görüş üzerinde icmâ ettiğini nakletmiştir.”10  

İbnü’l-Cezerî, bir başka yerde “istiâzenin cehrî veya gizli” okunması 
meselesini ele alırken, bu konuda birkaç mesele bulunduğunu bunlardan 
birincisinin kıraat imamları nezdinde tercih edilen görüş “el-muhtâr" olan 
görüş olduğunu söylemiştir. Buna göre istiaze bütün kârîler tarafından onların 
ihtiyârı ile cehrî olarak okunmaktadır. Hamza ve bazı kimselerden gelen 
rivayetler dışında, bu konuda bir ihtilaf bilinmemektedir.”11 

Bu iki nakilde de görüldüğü üzere İbnü’l-Cezerî, “ihtiyâr” kelimesini üç 
farklı lafızla kullanmıştır: “ راتخملا ،رایتخا ،هراتخا ”. Burada bağlamlara 
bakıldığında, bu kullanımların tamamının bir görüşü tercih etmek, onu 
diğerlerine üstün görmek anlamına geldiği açıktır. Buna göre İbnü’l-
Cezerî’nin ihtiyâr kavramının anlamı hakkındaki görüşü bu üç kavramın 
anlamı ile ifade edilebilir. Birincisi ihtiyâr ki bu seçme eylemi anlamındadır. 
İkincisi ihtârahû ki bu seçilmiş olan şeyi ifade etmektedir. Üçüncü ve son 
kavram ise muhtardır. Bu kavram seçilmiş olanı ve seçeni birlikte ifade 
etmektedir. Ancak bu üçüncü kavram seçme eylemine direk olarak vurgu 
yapmak yerine seçilmiş olanla seçene birlikte odaklanmıştır.  

Yukarıdaki örnekler dolaylı olarak, “ihtiyâr” teriminin kıraat âlimleri 
arasında son derece yaygın bir kullanım alanına sahip olduğunu ve âlimlerin, 
farklı kıraatler veya görüşler arasından kendi tercihlerini ifade etmek için bu 
terimi tercihi bir şekilde kullandıklarını ortaya koymaktadır. 

Muâsır eserler incelediğinde de “ihtiyâr” kavramının açık bir şekilde 
tanımlandığı görülmektedir. Nitekim Tâhir el-Cezâirî (ö.1920), ihtiyârı şu 
şekilde tarif eder: 

 
9 Şemseddin Ebü’l-Hayr Muhammed b. Muhammed b. Yosuf İbnü’l-Cezerî, en-Neşr fi’l-Kırâ’âti’l-Aşr, thk: Ali 

Muhammed ed-Dabbâ (Bayrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye) 1/222. 
10 İbnü’l-Cezerî, en-Neşr fi’l-Kırâ’âti’l-Aşr, 1/222. 
11 İbnü’l-Cezerî, en-Neşr fi’l-Kırâ’âti’l-Aşr, 1/252. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

55 

“İhtiyâr, ehil olan bir kimsenin, rivayet edilmiş kıraatlere yönelerek, bunlar 
arasından kendisine göre daha râcih olanı seçmesi ve bu tercihe dayalı olarak 
okuyuşunda müstakil bir yol belirlemesidir.”12 

Başta da ifade edildiğimiz üzere, çağdaş âlimlerin tanımlamalarında da 
ihtiyâr, kıraat âlimlerinin, mevcut rivayetler arasından delillerine göre daha 
güçlü gördükleri birini tercih etmeleri anlamında kullanılmaktadır. 

Sonuç olarak denilebilir ki “ihtiyâr”, birden fazla görüş veya kıraat rivayeti 
arasından, sevap ve isabet bakımından daha yakın olduğu kanaatiyle bir 
rivayetin ya da bir okuma şeklinin tercih edilmesidir. Âlim, bu tercihini 
yaparken çoğu zaman bir gerekçe ve delile dayanır; ancak bazı durumlarda bu 
delili açıkça zikretmeyebilir. Tercih edilen rivayet benimsendikten sonra ise 
diğer rivayetler terk edilir. 

4. Kıraat İlminde “İhtiyâr” Kavramının Ortaya Çıkış Sebepleri 

“İhtiyâr” kavramının nasıl ortaya çıktığını ve hangi süreçte şekillendiğini 
ele almadan önce, ihtiyârın ortaya çıkmasına zemin hazırlayan sebepler 
üzerinde durmak gerekmektedir.  Kur’an-ı Kerîm’in okunmasında ortaya 
çıkan farklılıkların oluşması, birtakım sebeplere dayanmaktadır. Burada bu 
sebeplerden bazılarına kısaca temas etmek faydalı olacaktır. 

Kur’an kıraatlerindeki farklılıkların ortaya çıkmasının en temel 
sebeplerinden biri, Hz. Peygamber’den (s.a.v.) rivayet edilen birtakım 
hadislerdir. Bu hadisler, Kur’an’ın farklı şekillerde okunmasına ruhsat vermiş 
ve böylece kıraat farklılıklarının zeminini hazırlamıştır. Nitekim Hz. Ömer b. 
Hattâb’ın rivayet ettiğine göre, Hz. Peygamber (s.a.v.) şöyle buyurmuştur: 

ُھنْمِ رََّسَیَت امَ اوؤرقاف ،فٍرُحَْأ ةَِعبْسَ ىَلعَ لَزِنُْأ نَآرُْقلْا اَذھَ َّنإِ  

“Şüphesiz bu Kur’an yedi harf üzere indirilmiştir; ondan size kolay geleni 
okuyunuz.”13 

Aynı anlamı ifade eden başka rivayetler de farklı lafızlarla nakledilmiştir. 
Meselâ Ümmü Eyyûb’dan rivayet edildiğine göre, Hz. Peygamber (s.a.v.) 
şöyle buyurmuştur: 

تبصأ تأرق امف ،فرحأ ةعبس ىلع نآرقلا لزن  

 
12 Tâhir b. Sâlih b. Ahmed el-Cezâirî (ö. 1338/1920), Tibyân li-Ba‘zi’l-Mebâhisi’l-Müteallika bi’l-Kur’ân (Mısır: 

Matbaatü’l-Menâr, 1334) 90. 
13 Ebû Abdullah Muhammed b. İsmâîl el-Buhârî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, thk. Mustafa Dîb el-Buğâ (Dimaşık: Daru’ ibni’ Kasir, 

1993), “Kitabu Fezaili’l-Kur’an”, 69 (No. 4706); Abu’l-Hüseyin Müslim ibn el-Haccac el-Kaşiri en-Nisaburi, Ṣaḥîḥ-i 
Müslim, thk. Muḥammed Fuâd Abdülbâḳî, (Beyrut: Dârü İhyâʾi’t-Türâsi’l-ʿArabî, 1955), “Kitâbu’Salati’l-musafirine 
ve kasriha”, 6 (No. 818). 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

56 

“Kur’an yedi harf üzere indirilmiştir; hangisiyle okursan isabet etmiş 
olursun.”14 

Yine İmam Ahmed’in Müsned’inde şu rivayet yer almaktadır: 

كََأزَجَْأ ،تَْأرََق اھَُّیَأ ،فٍرُحَْأ ةَِعبْسَ ىَلعَ نُآرُْقلْا لَزََن  

“Kur’an yedi harf üzere indirilmiştir; hangisiyle okursan senin için 
yeterlidir.”15 

Bu hadisler, Kur’an’ın farklı vecihler üzere okunmasına izin verdiğinden, 
zamanla kıraat âlimleri arasında çeşitli okuyuş farklılıkları ortaya çıkmıştır. 
İşte bu farklılıkların doğal bir sonucu olarak, asıl konumuzu teşkil eden 
“ihtiyâr” kavramı gündeme gelmiştir. Kıraat âlimleri ve râvileri, mevcut 
rivayetler veya okuma şekilleri arasından birini tercih ederken “ihtiyâr” 
terimini kullanmış; böylece benimsedikleri okuyuşu ilmî bir tercihle ifade 
etmişlerdir. 

“Kıraat âlimleri arasında ihtiyâr kavramının ortaya çıkmasına yol açan 
sebeplerden bir diğeri, sahâbe, tâbiîn ve onların talebeleri arasında Kur’an 
kıraatlerini okuyanların sayısının giderek artmasıdır. Nitekim İbnü’l-Cezerî, 
bu kimselerin bir kısmının isimlerini zikrettikten sonra şu tespitte bulunur: 

“Sahabe ve tabiînden sonra kurrâ çoğaldı, farklı beldelere dağıldı. Onların 
ardından nesiller geldi; tabakaları tanındı, vasıfları farklılaştı. İçlerinde 
tilâvette son derece sağlam, rivayet ve dirayette meşhur olanlar bulunduğu 
gibi, bu vasıflardan sadece bir kısmına sahip olanlar da vardı. Bu sebeple 
aralarındaki ihtilaf arttı, zabit azaldı, gedik büyüdü ve neredeyse bâtıl hakka 
karışacak hâle geldi. Bunun üzerine ümmetin seçkin âlimleri ve önde gelen 
imamları harekete geçti; büyük bir gayretle hakkı açıklığa kavuşturdular, 
harfleri ve kıraatleri topladılar, vecih ve rivayetleri isnatlarıyla belirttiler, 
meşhur olanla şâz olanı, sahih olanla tekil olanı ayırt ettiler; bunu da tesis 
ettikleri usuller ve belirledikleri esaslar çerçevesinde gerçekleştirdiler.”16 

Dolayısıyla sahâbe ve tâbiîn döneminde, daha sonra da onları takip eden 
nesillerde Kur’an kıraatlerinin farklı vecihlerini bilen okuyucuların çoğalması 
ve farklı şehir ve beldelere yayılması, okuma şekilleri konusunda çeşitli 
farklılıkların ve ihtilafların ortaya çıkmasına sebep olmuştur. Bu durum 
karşısında kıraat âlimleri, eserlerinde ve rivayetlerinde “ihtiyâr” terimini 

 
14 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Câmiu’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, thk. Dr. Abdullah b. Abdülmuhsin 

et-Türkî (Kahire: Dâru Hicr li’t-Tibâati ve’n-Neşr, 1422/2001) 1/29. 
15 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, thk. Şuayb el-Arnavût (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1421/2001), “Musnedu’l-Kabail-

Hadisu’ um Ayub”, (No. 27443). 
16 İbnü’l-Cezerî, en-Neşr fi’l-Kırâ’âti’l-Aşr, 1/9. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

57 

kullanarak, sahih ve doğru okuyuşu diğerlerinden ayırmayı ve tercih ettikleri 
kıraati ilmî bir zeminde belirlemeyi amaçlamışlardır. 

Bahsedilen iki temel nedene ek olarak, kıraat imamları arasında “ihtiyâr” 
olgusunun gelişmesindeki en önemli etkenlerden biri, Hz. Osman döneminde 
çoğaltılarak farklı bölgelere gönderilen mushafların henüz noktalama ve 
hareke içermiyor oluşudur. İslam’ın hızla yayılması ve farklı milletlerin 
Müslüman olmasıyla birlikte, mushaflardaki bu fonsel belirsizlik (noktasızlık 
ve harekesizlik), kelimelerin farklı şekillerde telaffuz edilmesine zemin 
hazırlamıştır. 

Bunun yanı sıra, bazı sahabilerin şahsi mushaflarında, ayetteki kapalı bir 
kelimeyi açıklamak amacıyla yanına ekledikleri müradif kelimeler, sonraki 
nesiller tarafından asıl kıraatle karıştırılmış ve bu durum rivayet çeşitliliğini 
artırmıştır. Kıraat alimleri, ortaya çıkan bu rivayet yoğunluğu içerisinde sahih 
olanı şaz olandan ayırmak ve en isabetli olanı belirlemek amacıyla bilimsel 
bir süzgeç kullanmışlardır. İşte bu süreçte, ulaşılan en doğru kanaati ifade 
etmek için “ihtiyâr” terimine başvurmuşlardır. Alimler, bir rivayeti 
değerlendirdikten sonra: “ رایتخلاا ” (Tercih edilen), “ هرایتخا ” (Onun tercihi) veya 
“ كلذ يف راتخملاو ” (Bu konudaki seçkin görüş) gibi ifadeler kullanarak en isabetli 
okuyuşu tescil etmişlerdir. Kıraat âlimleri arasında “ihtiyâr” kavramının 
ortaya çıkmasına dair burada zikrettiğimiz üç sebep dışında, başka sebeplerin 
de bulunması mümkündür. 

5. İhtiyâr Hakkında Yazılan Eserler 

Klasik ve modern literatür incelendiğinde, “el-ihtiyâr fi’l-kıraat” başlığıyla 
veya doğrudan bu isim altında olmasa bile, muhteva itibarıyla kıraatler 
arasında tercih meselesini ele alan birçok eser ve tasnifatın yapıldığı 
görülmektedir. Erken dönemden itibaren kıraat âlimleri, farklı okuyuşları bir 
araya getiren eserler kaleme almış; bu eserlerde kimi zaman açıkça “ihtiyâr” 
kavramını kullanarak, kimi zaman da tercih ettikleri kıraatleri öne çıkararak 
dolaylı biçimde bu meseleye temas etmişlerdir. İbn Mücâhid’in (ö. 324) yedi 
kıraati belirginleştiren çalışmaları Mekki b. Ebî Tâlib (ö. 437/1045). Ebû Amr 
ed-Dânî ve İbnü’l-Cezerî gibi âlimlerin kıraatleri cem eden, vecihlerini 
açıklayan ve sahih olanı şâz olandan ayıran eserleri, bu bağlamda ihtiyâr 
düşüncesinin kurumsallaşmasına zemin hazırlamıştır. 

Âlimlerin rivayetlerinde ve eserlerinde “ihtiyâr” kavramına sıkça atıfta 
bulunulduğu açıktır. Nitekim Ferrâ (ö. 207/822), Ebû Ubeyde Ma'mer b. 
Müsennâ (ö. 209/824 [?]) ve Kâsım b. Sellâm  gibi önde gelen isimler başta 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

58 

olmak üzere birçok âlim, eserlerinde sık sık “ اذك هرایتخا ” veya benzeri ifadeler 
kullanarak kendi tercihlerini açıkça dile getirmişlerdir. Bu durum, ihtiyârın 
söz konusu âlimler arasında yaygın bir uygulama olduğunu ve kıraat ilmi 
içerisinde fiilen işlevsel bir yöntem olarak benimsendiğini açıkça ortaya 
koymaktadır. 

Ebû Hâtim es-Sicistânî’nin (ö. 255/869) naklettiğine göre, Basra’da 
Kur’an kıraatlerinin vecihlerini ilk defa sistemli şekilde takip edip bunları bir 
araya getiren, ayrıca şâz kıraatleri tespit ederek onların isnadlarını araştıran 
kişi, Hârûn b. Mûsâ el-A‘ver’dir (ö. 160-170/776-786). O, Benî Atîk’in 
mevlâsı olup kurrâdan biriydi. Ancak insanlar bu tutumunu hoş karşılamamış 
ve: “Bu kıraatleri telif etmekle yanlış yaptı” demişlerdir. Zira onlara göre 
kıraat, nesilden nesle ve ümmetten ümmete, ağızdan ağıza aktarılarak alınan 
bir ilimdir; geriden gelen, uzak ve kopuk rivayetlere itibar edilmez.17 

Her ne kadar bazı kaynaklarda onun, kıraatler hakkında eser telif eden ilk 
kişi olduğu yönünde atıflar bulunsa da, kendisine nispet edilen bu eser 
bildiğimiz kadarıyla günümüze ulaşmamıştır. Ancak, ondan sonra birçok 
kıraat eserlerinde, onun adına atıfta bulunulmuştur. 

Hârûn b. Mûsâ’dan sonra, bu alandaki en meşhur eserlerden biri, İmam 
Kisâî’ye (ö. 189/805) nispet edilen kitaptır. İmam Kisâî, bu eserinde her ne 
kadar “ihtiyâr” kavramını açıkça kullanmamış olsa da, kendisine göre doğru 
ve isabetli gördüğü görüşleri kaydetmiştir. Söz konusu eser günümüzde 
neşredilmiş olup Ahmed b. Mahmûd b. Abdüssamî‘ eş-Şâfiî tarafından 
hazırlanan “Kıraatü’l-Kisâî mine’l-kıraati’l-aşri’l-mütevâtira”18 adıyla 
yayımlanmıştır. 

Kisâî’den sonra da kıraat alanında çok sayıda eser kaleme alınmıştır. 
Bunlar arasında Yahyâ b. Mübârek el-Yezîdî (ö. 202/817), Ya‘kûb b. İshâk 
el-Hadramî (ö. 205/820) gibi birçok âlimin çalışmaları zikredilebilir.  

İbn Mücâhid, kıraat ilmi tarihinde büyük şöhret kazanmış “es-Seb’a fi’l-
kırâ’ât” adlı eserin müellifidir. O, yedi imamın kıraatini ihtiyâr etmiş ve 
sistemli bir şekilde yerleştirip istikrara kavuşturmuştur. Böylece “yedi kıraat” 
anlayışının ilmî bir çerçeve kazanmasında belirleyici bir rol oynamıştır.19 

 
17 Ebü’l-Hasan Ali b. Muhammed el-Hemedânî Alemüddin es-Sehâvî, Cemâlü’l-Kurrâ ve Kemâlü’l-İkrâ, Thk. Abdülhak 

Abdüddâim Seyf el-Kâdî (Beyrut: Müessesetü’l-Kütübi’s-Sekâfiyye, 1999/1419) 2/570. 
18 Ahmed b. Mahmûd b. Abdüssamî‘ eş-Şâfiî, Kıraatü’l-Kisâî mine’l-kıraati’l-aşri’l-mütevâtira (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 2002/1423). 
19 Ebû Bekir Ahmed b. Mûsâ b. el-Abbâs b. Mücâhid el-Bağdâdî, es-Seb‘a fi’l-Kırâ’ât (Kahire: Dârü’l-Maârif, 1400). 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

59 

İbn Hâleveyh (ö. 370/980) ise “el-Hucce fi’l-kırâ'âti’s-seb” adlı eseriyle, 
yedi kıraatin delillerini açıklamış; özellikle dil, nahiv ve sarf açısından bu 
kıraatlerin dayanaklarını ortaya koymaya çalışmıştır.20 

Ebû Mansûr el-Ezherî “Ma’ânî’l-kırâ’ât” adlı eserinde, kıraatler 
arasındaki farklılıkların anlam boyutunu ve tercih sebeplerini ayrıntılı biçimde 
ele almış; böylece ihtiyârların sadece rivayetle değil, mana ve dil açısından da 
gerekçelendirildiğini göstermiştir. 21 

Ebû Ali el-Fârisî (ö. 377/987) ise “el-Hucce li’l-kurrâ’i’s-seb’” adlı 
eseriyle bu alanda son derece derin, dilbilimsel yönü güçlü bir çalışma ortaya 
koymuştur. Eser, kıraat tercihlerini Arap dili kuralları çerçevesinde 
temellendirmesi bakımından büyük önem taşır.22 

Ebû Amr ed-Dânî, ihtiyâr olgusunu sistematik bir temele oturtmuştur. 
Özellikle et-Teysîr ve Câmiu’l-Beyân adlı eserlerinde, kıraat imamlarının 
ihtiyârlarını hem rivayet isnadi hem de Mushaf hattına uygunluk açısından 
titizlikle incelemiştir.23 

İbnü’l-Cezerî, “en-Neşr fi’l-kırâ’âti’l-‘aşr” adlı eserinde,24 kıraat 
âlimlerinin sahih ve doğru kabul ettikleri ihtiyârları ayrıntılı bir şekilde ele 
almış; bu tercihlerin rivayet, edâ ve usûl açısından hangi ilmî ölçütlere 
dayandığını açıkça ortaya koymuştur. Ancak bizim burada asıl üzerinde 
durduğumuz husus, genel olarak kıraat kitapları değil, doğrudan veya dolaylı 
şekilde ihtiyâr meselesini ele alan eserlerdir. 

Nitekim İbnü’l-Cezerî bu bağlamda kıraatleri bir kitapta toplayan ve bu 
konuda muteber kabul edilen ilk imamın, Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellâm 
olduğunu söyler. Ayrıca der; tespit edebildiğimiz kadarıyla o, meşhur yedi 
imamın yanı sıra toplam yirmi beş kârîyi bir araya getirmiştir.”25 

Bu yönüyle Ebû Ubeyd’in eseri, ihtiyâr konusunu ele alan ilk çalışma 
olarak değerlendirilebilir. Günümüzde bu çalışma, Ahmed b. Fâris es-Sellûm 
tarafından “Cuhûdu Ebî Ubeyd el-Kâsım b. Sellâm fî Ulûmi’l-Kur’an ve 
Tahkîku İhtiyârihî fi’l-Kıraat”26 adıyla neşredilmiştir. Bu eser, “ihtiyâr” 

 
20 Ebû Abdillâh Huseyn b. Ahmed b. Hâleveyh, el-Hucce fi’l-Kırâ’âti’l-Seb‘ (Beyrut: Dârü’ş-Şurûk, 1981/1401). 
21 Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed el-Ezherî, Ma‘âni’l-Kırâ’ât (Riyad: Câmiatü’l-Melik Suûd, 1991/1412). 
22 Ebû Alî el-Hasen b. Ahmed b. Abdilgaffâr el-Fârisî, el-Hucce li’l-Kurrâ’i’l-Seb‘ (Beyrut: Dârü’l-Me’mûn li’t-Türâs 

1993/1413). 
23 Ebû Amr Osmân b. Saîd ed-Dânî, et-Teysîr fi’l-Kırâ’âti’l-Seb‘ (Beyrut: Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, 1984/1404); Ebû Amr 

Osmân b. Saîd ed-Dânî, Câmiu’l-Beyân fi’l-Kırâ’âti’l-Seb’ (Şarika: Câmiatü’l-Şârika, 2007/1428). 
24 Bu eserle ilgili kısa tanıtım için bkz. Abdulhalim Başal, "Îbnü’l-Cezerî’nin Müncidü'1-Mukriîn Adlı Eserinin Endülüs 

Kıraat Ekolü Açısından Kaynak Değeri", Hitit ilahiyat Dergisi, (Haziran/June 2022) 21/1,6. 
25 İbnü’l-Cezerî, en-Neşr fi’l-Kırâ’âti’l-Aşr, 1/34. 
26 Ahmed b. Fâris es-Sellûm, Cuhûdu Ebî Ubeyd el-Kâsım b. Sellâm fî Ulûmi’l-Kur’ân ve Tahkîku İhtiyârihî fi’l-Kıraat 

(Beyrut: Dârü ibn Hazım, 2006/1427). 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

60 

kavramını doğrudan başlığında kullanan ilk çalışma olarak kabul edilmekte ve 
kıraat ilmi açısından önemli bir dönüm noktasını temsil etmektedir. 

Ebû Ubeyd, söz konusu eserinde kurrânın tamamını ayrıntılı biçimde 
zikretmiş; muhâcirîn ve ensârdan olan kurrâ ile Hz. Peygamber’in ailesinden 
gelen okuyuculara, ayrıca Mekke, Medine, Basra, Kûfe ve Şam kurrâsına 
geniş yer vermiştir. Bunların tamamı eserinde tafsilatlı şekilde ele alınmıştır.27 
Ancak bu çalışma açısından bizi asıl ilgilendiren husus, Ebû Ubeyd’in 
eserinde “ihtiyâr” kavramının kullanılmasıdır. Nitekim o, kıraat âlimlerinin 
görüşlerini naklederken, çoğu yerde “ihtiyâr” veya “ راتخی ” lafızlarını 
kullanarak tercih edilen okuyuşu açıkça ifade etmektedir. Buna örnek olarak 
28( َّلُغَی نَْأٍ يّبَِنلِ نَاكَ امَوَ ) ayetinin kıraatiyle ilgili şu ifadesi zikredilebilir: 

“Kisâî bu kelimede “yâ” harfinin “damme” ile okunmasını tercih etmiş ve 
bu şekilde okumuştur.”29 Bu örnekten de anlaşılacağı üzere, Ebû Ubeyd’in 
eseri, “ihtiyâr” kavramını başlığında doğrudan kullanan ilk eser olarak kabul 
edilmektedir. Bunun yanı sıra, eserinin içeriğinde de “ihtiyâr” kelimesini 
yoğun bir şekilde kullanmıştır. Dolayısıyla söz konusu kitap, kıraatler 
arasında tercih meselesinin sistematik bir şekilde ele alındığı en erken ve en 
önemli kaynaklardan biri olma özelliğini taşımaktadır. 

“İhtiyâr” konusunda müstakil bir eser kaleme alanlardan biri de Halef b. 
Hişâm’dır (ö. 229/844). Kendisi, on meşhur kıraat imamından biri olup, 
kendisine özgü bir kıraat ihtiyârı bulunmaktadır.30 

Sıbtü’l-Hayyât (ö. 541/1147), doğrudan “el-İhtiyâr” başlığını taşıyan eser 
kaleme alan âlimlerden biridir. Ona ait “el-İhtiyâr fî Kırâ’âti’l-‘Aşr” adlı eser, 
on imamın kıraatlerindeki tercihlerini ele alan son derece önemli bir 
çalışmadır. 

Bu eserde müellif, imamların kıraat tercihlerini ayrıntılı biçimde incelemiş; 
Kur’an’ın başından sonuna kadar tüm kıraat farklılıklarını eksiksiz şekilde 
rivayet etmiştir. Nitekim kitabında yer alan rivayet ve tariklerin sayısı 78’e 
ulaşmakta olup, bu yönüyle eser kıraat ilmi açısından kapsamlı ve temel 
kaynaklardan biri olarak kabul edilmektedir.31 

 
27 Sellûm, Cuhûdu Ebî Ubeyd, 207-215. 
28 Âl-i İmrân 2/161. 
29 Sellûm, Cuhûdu Ebî Ubeyd, 223. 
30 Fuat Sezgin, Târîhu’t-Türâsi’l-Arabî (Riyad: Câmiatü’l-İmâm Muhammed b. Suûd el-İslâmiyye, 1991/1411) 1/39; 

İbnü’l-Cezerî, en-Neşr fi’l-Kırâ’âti’l-Aşr, 1/190. 
31 Ebû Muhammed Abdullâh b. Alî Sibtü’l-Hayyât el-Hanbelî el-Bağdâdî, el-İhtiyâr fi’l-Kırâ’âti’l-Aşr, thk. Abdülaziz b. 

Nâsır es-Seber (Riyad: Câmiatü’l-İmâm Muhammed b. Suûd el-İslâmiyye, 1996/1417) 1/165. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

61 

Yinede “el-İhtiyâr fî Kırâ’âti’l-Kur’aniyye ve Mevkıfü’l-Hüzelî” adlı eser, 
Tanta Üniversitesi Kur’an-ı Kerim, Kıraatler ve Ulûmu Bölümü öğretim üyesi 
Dr. Nasr Saîd tarafından kaleme alınmış olup, kıraatte ihtiyâr konusuyla ilgili 
olarak özellikle tavsiye edilen en önemli çalışmalardan biri kabul 
edilmektedir.32 Bu eser, Dr. Nasr Saîd’in doktora tezinden türetilmiş müstakil 
bir araştırma niteliğinde olup, ihtiyâr kavramını ilmî, tarihî ve metodolojik 
boyutlarıyla ele almakta; özellikle el-Huzelî’nin kıraat tercihleri karşısındaki 
yaklaşımını ayrıntılı biçimde incelemektedir. Bu yönüyle eser, klasik 
kaynaklarla modern akademik yöntemi birleştiren değerli bir başvuru 
kaynağıdır. 

İhtiyârla ilgili, Emîn b. İdrîs b. Abdulrahman tarafından yüksek lisans bir 
tezi yazılmıştır, tezin adı “el-İhtiyâr inde’l-Kurrâ: Mefhûmuhû, Merâhilühû 
ve Eseruhû fi’l-Kırâ’ât” şeklindedir.33 Araştırmacı bu tezinde, kıraat âlimleri 
nezdinde ihtiyâr kavramını tanımlamış; ihtiyâr ile tahyîr ve tafdîl arasındaki 
ilişkiyi açıklamıştır. Ardından kıraatin kabul şartlarını ve ihtiyârın ölçütlerini 
ele almış; ihtiyârla meşhur olan kıraat imamlarını ve onların kısa 
biyografilerini tanıtmıştır. Son olarak ise, kıraatlerde ihtiyâr yöntemlerini 
sistematik bir şekilde ortaya koyarak konuyu ilmî bir çerçevede 
değerlendirmiştir. 

İhtiyâr konusuna dair kaleme alınmış eserlerin önemli bir kısmına burada 
temas ettik. Bununla birlikte, hakkında bilgimiz olmayan ya da henüz 
inceleme imkânı bulamadığımız başka eserlerin de mevcut olması 
muhtemeldir. Bu bölümden sonra, ihtiyârın şartları, ölçütleri ve hükmü ele 
alınacaktır. 

6. İhtiyârın Meşruiyeti ve Şartları 

İhtiyârın meşruiyeti, bütün kıraatlerin vahye dayandığı aykırı değildir. Zira 
ihtiyâr, yeni bir okuma tarzı icat etmek anlamına gelmez; aksine önceden 
sahih olarak nakledilmiş okuyuşlar arasından birini tercih etmeyi ifade eder. 
Nitekim daha önce de değindiğimiz üzere, Hz. Peygamber (s.a.v.) Kur’an’ın 
farklı vecihlerle okunmasına izin vermiş, Kur’an okuyan kimseye bu sahih 
vecihlerden dilediğini seçme serbestisi tanımıştır. Ayrıca sahabe ve tâbiîn 
döneminden, ihtiyârı yasaklayan herhangi bir rivayet de nakledilmemiştir. Bu 
sebeple kıraat âlimleri ihtiyârı meşru ve doğru bir yöntem olarak kabul 
etmişlerdir. 

 
32 Nasr Saîd, el-İhtiyâr fî Kırâ’âti’l-Kur’âniyye ve Mevkıfü’l-Hüzelî Minhu (Mısır/ Tanta: Dâru’s-Sahâbe li’t-Türâs, 2006). 
33 Emîn b. İdrîs b. Abdurrahmân Fellâte, el-İhtiyâr inde’l-Kurrâ: Mefhûmuhû, Merâhilühû ve Esaruhû fi’l-Kırâ’ât (Mekke: 

Câmiatü Ümmi’l-Kurâ, 2010/1431). 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

62 

Bu bağlamda, burada kıraat alanında ihtiyâr yapan kimsenin uyması 
gereken usul ve şartları ele almak istiyoruz. İbnü’l-Cezerî, kıraatte ihtiyâr 
şartları değerlendirirken, kendisi ve önceki âlimlerin görüşleri şu Şekilde ifade 
etmektedir: 

        “Arap diline –bir vecih yönüyle de olsa– uygun olan, Osmanlı 
mushaflarından birine –ihtimal yoluyla da olsa– mutabık bulunan ve senedi 
sahih olan her kıraat, sahih bir kıraattir, reddedmesi ve inkâr etmesi caiz 
değildir. Bilakis, Kur’an’ın indirildiği yedi harften biridir ve insanların bunu 
kabul etmesi vaciptir. Bu kıraat, ister yedi imamdan, ister on imamdan, isterse 
kabul edilen diğer imamlardan nakledilmiş olsun fark etmez. Bu üç rükünden 
biri eksik olursa, o kıraat zayıf, şâz veya bâtıl olarak nitelendirilir; ister yedi 
imama, ister onlardan daha büyük bir imama nispet edilsin. İşte bu, selef ve 
halefin tahkik ehli imamları nezdinde sahih olan görüştür. Bu hususu İmam 
Hafız Ebû Amr ed-Dânî açıkça ifade etmiş, İmam Ebû Muhammed Mekkî b. 
Ebî Tâlib ve İmam Ebû’l-Abbâs Ahmed b. Ammâr el-Mehdevî farklı yerlerde 
buna işaret etmiş, İmam Hafız Ebû’l-Kâsım Abdulrahman b. İsmail (Ebû 
Şâme) de bunu ispatlamıştır. Bu, selefin mezhebidir ve onlardan herhangi bir 
muhalefet bilinmemektedir.”34 

Bu açıklamalardan hareketle şunu söyleyebiliriz ki, kıraat ilminde bir 
okuyuşun ihtiyâr konusu olabilmesi için şu şartları taşıması gerekir: 

1. Sahih senet: Okuyuş, güvenilir rivayet zinciriyle Hz. Peygamber’e 
(s.a.v.) ulaşmalıdır. Çünkü senet, kıraat ilminde en temel ölçütlerden 
biridir; senetteki bir problem, bütün okuyuşu tartışmalı hâle getirir. 

2. Arap diline uygunluk: Okuyuş tarzı, Arapçanın sarf ve nahiv kurallarına 
aykırı olmamalıdır. 

3. Osmanlı mushafının hattına uygunluk: Okuyuş, Mushaf-ı Osmanî’nin 
yazım şekline aykırı düşmemelidir. Zira Kur’an’ın kendine özgü bir 
yazım geleneği vardır ve bu keyfî biçimde değiştirilemez. 

4. Ümmet nezdinde kabul görmüş olmak: Okuyuş, İslam ümmeti içinde 
yaygın ve kabul edilmiş olmalıdır; şâz olmamalı ve yalnızca tek bir 
kişinin rivayetine dayanmamalıdır. Çünkü Kur’an’da esas olan kat‘î 
rivayettir; kat‘îlik de tek bir rivayetle değil, cemaatle gerçekleşir. 

Bu ölçütler açıkça göstermektedir ki, kıraat ilminde ihtiyâr, keyfî bir tercih 
değil; aksine ilmî, sistemli ve disiplinli bir çerçeve içinde gerçekleştirilen bir 
faaliyettir. 

 
34 İbnü’l-Cezerî, en-Neşr fi’l-Kırâ’âti’l-Aşr, 1/9. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

63 

6. Kıraat İlminde İhtiyâr Örnekleri 

Kıraat ilmine dair yazılan eserlerde ihtiyâr mesesine örnek olan çok sayıda 
kıraat vechi bulunmaktadır. Kıraat imam ve ravileri kıraatler yedili ve onlu 
sistemle belirlenmeden önceki süreçte çok sayıda ihtyârda bulunmuşlardır. 
Ancak kıraat imamlarının “ihtiyâr” süreci, rastgele bir seçim değil; rivayet, 
lügat ve resmü’l-mushaf kriterlerinin mezcedildiği ilmî bir tercihtir. Aynı 
zamanda bu seçimler kendilerine Allah Resulü’nden ulaşan sahih rivayetler 
arasından olmuştur. Burada kıraat imamlarının yaptıkları tüm ihtiyârları ele 
almak çalışmanın hacmini çok fazla aşacağından sadece onlardan bir kaçını 
ele almakla yetineceğiz. Bu konunun anlaşılmasına katkı sağlamak açısından 
yeterli olacaktır. 

6.1. Maide Suresi 6. Ayette Geçen َمْكَُلجُرَْأو  İfadesi.  

نِیَْبعْكَلْا ىَلإِ مْكَُلجُرَْأوَ   

“…ve ayaklarını incik kemikleriyle birlikte”35 İbn Kesîr, Ebû Amr, Hamza 
ve Âsım’dan rivayetle Ebû Bekir bu kelimeyi kesreli olarak “ve ercülikum” 
şeklinde okumuşlardır. Diğer kıraat imamları ise fethalı olarak “ve 
ercülekum” diye okumuşlardır. 

Ebû Abdullah (İbn Hâleveyh) şöyle der: Bu âyetin te’vili konusunda 
fakihler ve nahiv âlimleri arasında ihtilaf meydana gelmiştir. Ayeti, 
“yüzlerinizi yıkayın” emrine atfederek “ve ayaklarınızı yıkayın” şeklinde 
nasbedenler, bu görüşü tercih etmişlerdir. Nitekim bu tercih, ümmetin 
çoğunluğunun üzerinde ittifak ettiği görüştür. Ayrıca sınırı belirtilmiş bir 
uzvun, yine sınırı belirtilmiş başka bir uzuvla birlikte ele alınması daha 
uygundur. Zira Allah Teâlâ, Kur’an’da mesh olarak zikrettiği şeylerin sınırını 
belirtmemiştir; sınırı belirtilen her uzuv ise yıkanır. Nitekim “ellerinizi 
dirseklere kadar” ve “ayaklarınızı topuklara kadar” ifadelerinde olduğu gibi. 

Kelimeyi kesreli okuyanların deliline gelince: Onlara göre Allah Teâlâ 
Kur’an’ı önce ayağa mesh edilmesi şeklinde indirmiş, daha sonra sünnet bunu 
yıkama ile açıklamıştır. Şa‘bî ve Hasan el-Basrî de bu görüşü dile getirmiştir. 

Ebû Ubeyd ise şöyle demiştir: “Ve ercülikum kelimesini kesreli okuyan 
kimsenin mesh etmesi gerekir.” Ayrıca bazı kimselerin bu kelimenin cer ile 
okunmasını civar (komşuluk) kaidesine bağlamaları yanlıştır. Çünkü civar 
yoluyla cer, Kur’an dilinde kullanılan bir üslup değildir; bu ancak şiirde 
zaruret halinde veya darb-ı mesel gibi kalıplaşmış ifadelerde görülür. Nitekim 

 
35 el-Mâide, 5/6. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

64 

Araplar bazen yıkamaya da ‘mesh’ adını verirler. Allah Teâlâ’nın şu 
buyruğunda olduğu gibi: 

قِاَنعَۡلأۡٱوَ قِوُّسلٱبِ احَۢسۡمَ قَفِطََف   

“Onları bana geri getirin, dedi, bacaklarını ve boyunlarını sıvazlamaya 
başladı.”36 İbn Haleveyh bu ayette kastedilenin mesh ve sıvazlama değil 
yıkamak olduğunu kaydetmiş ve şu ifadeleri kullanmıştır. “yani tozdan 
arındırmak için onları yıkadı.”37 

Bu örnek açıkça göstermektedir ki İbn Hâleveyh’in yaptığı ihtiyâr, 
âlimlerin bu konudaki icmâına dayanmaktadır. Her ne kadar bazı kurrâ söz 
konusu kelimeyi kesreli olarak okumuş olsalar da, o hükmün fıkhî yönünü 
esas alarak tercihini fethalı okunuş yönünde kullanmıştır. Buna ilaveten, Ebû 
Ubeyd’in görüşünü de nakleder. Ebû Ubeyd’e göre kelimenin civar 
(komşuluk, yakınlık) sebebiyle cer edilmesi38 doğru değildir; zira bu tür bir 
dil kullanımı Kur’an üslubunda yer almaz. Bu tarz bir cer ancak şiirde, şairin 
vezin veya zaruret sebebiyle başvurduğu bir kullanım olabilir. Kur'an ise bir 
şiir değildir. Dolayısıyla bu tercih, rastgele bir seçim değil; icmâ, dil kaideleri 
ve şer‘î hüküm dikkate alınarak yapılan bilinçli ve ilmî bir ihtiyârdır. 

6.2. Bakara Suresi 150. Ayette Geçen َِّلاَئل  İfadesi 

ٌةَّجحُ مۡكُیَۡلعَ سِاَّنللِ نَوكَُی َّلاَئلِ     

“İnsanların aleyhinize kullanacakları bir delilleri olmasın diye.”39  

Âlimler, “ َّلاَئلِ ” kelimesinin hemzeli okunması konusunda ittifak etmişlerdir. 
Ancak Nâfi‘’den rivayet edilen ve Verş yoluyla aktarılan bir görüşte kelime 
hemzesiz olarak “ َّلاَیلِ ” şeklinde okunmuştur. Ahmed b. Sâlih ile Yûnus da 
Verş’ten bu şekilde rivayet etmiştir. 

Ebû Mansûr (Ezheri) bu konuda şöyle der: Tercih edilen okuyuş hemzeli 
“ َّلاَئلِ ”dır. Çünkü kelimenin aslı “ لاَ نَْلأِ ”dır. Bu yapıda “nûn” harfi “lâm”a idgam 
edilmiş, hemze ise aslî hâliyle korunmuştur. Zira aksi takdirde, tek bir 
kelimede iki harfin birden hazfedilmesi söz konusu olur ki bu uygun değildir. 

 
36 Sâd 38/33. 
37 Ebû Abdillâh el-Huseyn b. Ahmed b. Hâleveyh el-Hemezânî (ö. 370 h.), İ‘râbü’l-Kırâ’âti’l-Seb‘ ve İlelihâ, thk. 

Abdurrahman el-Utheymîn (Kahire: Mektebetü’l-Hâncî, 1992/1413) 1/143. 
38 Cer veya İcbar: Şiirde şairin vezin zarureti sebebiyle kafiyeye uysun diye kelimede yaptığı değişikliktir. Bunun 

zorunluluk adını alması şairi buna şiirin vezninin zorladığının düşünülmesidir. Bu diğer bazı dilciler tarafından ise hata 
görülerek kabul edilmemektedir. Geniş bilgi için bkz. Muhammed Meşhud Hakçıoğlu, “Arap Dil Bilginlerinin Zarûret 
Olgusu Hakkındaki Yaklaşımları [The Approaches of Arabic Linguists on the Phenomenon of Necessity]”. Şırnak 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi – Şırnak University Journal of Divinity Faculty 26 (June 2021), 206- 232. 
https://doi.org/10.35415/sirnakifd.878887 

39 el-Bakara 2/150.  



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

65 

Nâfi‘’den rivayet edilen hemzesiz okuyuş ise, “hemzenin yumuşatılması 
(telyîn)” esasına dayandığı için caiz kabul edilmiştir.40 

Bu örnek, ihtiyârın dilin aslî yapısı ve kelimenin kökeni dikkate alınarak 
yapıldığını göstermektedir. Tercih edilen vecih, hem lafzın aslına hem de dil 
kaidelerine daha uygun olduğu için öne çıkarılmış; buna karşılık diğer okuyuş 
ise bütünüyle reddedilmemiş, caiz bir vecih olarak değerlendirilmiştir. Bu 
yaklaşım, kıraat ilminde ihtiyârın ölçülü ve ilmî bir temele dayandığını açıkça 
ortaya koymaktadır. 

6.3. Hac Suresi 25. Ayette Geçen َدِاَبلۡٱو  İfadesi 

َنلَۡعجَ يذَِّلٱ مِارَحَلۡٱ دِجِسۡمَلۡٱوَ  َعلۡٱ ءًٓاوَسَ سِاَّنللُِ ھٰ دِۚاَبلۡٱوَ ھِیفِ فُكِٰ  

“Yerlilerle dışarıdan gelenler için eşit olarak (haram ve kıble) kıldığımız 
Mescid-i Haram'dan alıkoyanlara…”41 Bu ayette geçen “ يدابلاو ” kelimesi hem 
y^harfi ile hem de yâ harfinin hazfiyle okunmuştur. İbn Kesîr, bu kelimeyi 
vasl ve vakıfta “yâ” ile okumuştur. Bu okuyuş kelimenin aslına dayanır; zira 
Arapçada “ ودبَی ادب ” fiili “çöle çıkmak” anlamına gelir ve bu fiilden türeyen isim 
“ دٍاب ” şeklindedir. Aslı “ ودابلا ” iken, kendisinden önceki harfin kesreli olması 
sebebiyle “vâv” harfi "yâ"ya dönüşmüş ve kelime “ يدابلا ” olmuştur. Bu durum, 

يعارلا / عار  örneğinde de görülür.  

Ebû Amr, İsmail ve Verş ise “ يدابلاو ” kelimesini vasılda “yâ” ile, vakıf 
halinde ise “yâ”yı hazfederek okumuşlardır. Bu okuyuş tercih edilen kıraattir. 
Zira böylece bu ihtiyârlarda bulunan kurrâ bazen kelimenin aslını, bazen de 
Mushaf hattını esas almış olurlar. Çünkü kelimenin aslında yâ harfi bulunsa 
da Mushaf hattında bu harf mevcut değildir. 

Diğer kâriler ise “yâ”sız okuyuşu tercih etmişlerdir. Bu, Mushaf hattına 
uymak içindir. Ayrıca “yâ” harfi zikredilmese bile, kelimedeki kesre, yânın 
varlığına delâlet etmektedir.42 

Bu örnek, kıraat ilminde ihtiyârın dengeli bir şekilde uygulandığını ve 
ihtiyârda bulunan kurrânın restgele tercihlerde de bulunmadığını açıkça 
göstermektedir. Çünkü kıraat alimleri bir yandan kelimenin dilsel aslına, diğer 
yandan Mushaf hattına riayet etmiş; ihtiyâr ise bu iki esas arasında ilmî bir 
denge kurma çabasının ürünü olmuştur. Böylece ihtiyârın keyfî değil, sağlam 
dilsel ve rivayet temelli ölçütlere dayandığı bir kez daha ortaya çıkmıştır. 

 
40 el-Ezherî, Ma‘âni’l-Kırâ’ât, 1/182. 
41 el-Hac 22/25. 
42 Ebû Zur‘a Abdurlahmân b. Muhammed b. Zencele, Huccetü’l-Kırâ’ât, thk. Saîd el-Afğânî (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 

1982/1402) 475. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

66 

6.4. Bakara Suresi 177. Ayette Geçen َّرِبلْا سَیَْل  İfadesi 

 ( مْكُھَوجُوُ اوُّلوَُت نَْأ َّربِلْا سَیَْل ) 

“İyilik, yüzlerinizi doğu ve batı taraflarına çevirmeniz(den ibaret) 
değildir.”43 Hafs ve Hamza bu ifadeyi “ َّربِلْا سَیَْل ” şeklinde, “nasb” ile 
okumuşlardır. Diğer kâriler ise “ ُّربِلْا سَیَْل ” şeklinde, "ref‘" ile okumuşlardır. 

Ebû Mansûr (Ezherî) şöyle der: Tercih edilen okuyuş “ref‘” iledir. Çünkü 
“ سَیَْل ” fiili, kendisinden sonra gelen ismi ref’ eder. Nasb ile okuyanlara gelince, 
onlar bu okuyuşu şu şekilde yorumlamışlardır: “ سَیَْل ”ın ismi “ ُّربِلْا ”, haberi ise 
“ اوُّلوَُت نَْأ ”dur; bu durumda “ َّربِلْا ” haber konumunda olur. Bu kullanım dil 
bakımından caizdir. Ancak buna rağmen, iki okuyuş arasında ref’ ile okuma 
daha fasih ve daha güçlü kabul edilmiştir.44 

Bu örnek de göstermektedir ki ihtiyâr, sadece rivayet farkına dayanan bir 
tercih değildir; aynı zamanda nahiv kaideleri ve dilsel sağlamlık esas alınarak 
yapılan ilmî bir değerlendirmedir. Ebû Mansûr’un ref‘ okuyuşunu tercih 
etmesi, onun kıraatler arasında dil açısından daha güçlü olanı öne çıkardığını 
açıkça ortaya koymaktadır. 

6.5. A’râf Suresi 146. Ayette Geçen دِشُّْرلا  İfadesi 

دِشُّْرلا لَیبِسَ اوْرََی نْإِوَ  

“Doğru yolu görseler onu yol edinmezler.”45 Hamza ve Kisâî bu ifadeyi 
“ دِشََّرلا ” şeklinde, “râ” ve “şîn” harflerini fethalı okuyarak rivayet etmişlerdir. 
Diğer kurrâ ise “ دِشُّْرلا لَیبِسَ ” şeklinde, râ’yı “damme”, şîn’i ise “sükûn” ile 
okumuşlardır. 

Bazı âlimler bu iki okuyuşun, مَقَّسلا / مقُّْسلا  ve نزَحَلْا / نزْحُلْا  örneklerinde olduğu 
gibi, aynı kelimenin iki farklı dil kullanımı olduğunu söylemişlerdir. Ebû Amr 
ise aralarındaki anlam farkına dikkat çekerek şöyle demiştir: “ ُدشُّْرلا ” genel 
anlamda salah ve doğruluk demektir; “ ُدشََّرلا ” ise dinle ilgili doğruluk ve 
istikameti ifade eder. Bu sebeple Kehf sûresindeki ayeti “ اًدشَرَ ” şeklinde 
okumuştur. 

Ebû Ubeyde ise ihtiyârı “damme” ve “sükûn” ile okunan “ دشُّْرلا ” yönünde 
yapmıştır. Bunun gerekçesi olarak da kurrânın şu ayette ittifak etmiş olmasını 

 
43 Bakara 2/177. 
44 Ezherî, Ma‘âni’l-Kırâ’ât, 1/191. 
45 el-A’râf 7/146.  



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

67 

göstermiştir: 46( اًدشْرُ مْھُنْمِ مُْتسَْنآ نِْإَف ) Bu ayetteki kullanımın da aynı şekilde 
olması, bu okuyuşun daha güçlü olduğunu göstermektedir.47 

Bu örnek, ihtiyârın sadece dil farklılığına değil, Kur’an’ın başka 
ayetlerindeki kullanımlarla olan uyuma ve kurrânın icmâına dayandığını 
açıkça ortaya koymaktadır. Ebû Ubeyd’nin tercihi, kıraatler arasında anlam 
bütünlüğünü ve yaygın kabulü esas alan ilmî bir ihtiyâr anlayışını 
yansıtmaktadır. 

Bu örnekler açıkça göstermektedir ki, kıraatlerdeki ihtilaf sadece lafzî bir 
farklılık olmayıp, fıkhî ve dilbilimsel sonuçlar da doğurmuştur. Ancak 
âlimler, bu ihtilafları keyfî tercihlerle değil; Arap dili, sahih rivayetler ve 
ümmetin amelî uygulaması gibi sağlam ölçütlere dayanarak 
değerlendirmişlerdir. İşte bu da “ihtiyâr”ın, ilim ve disiplin çerçevesinde 
yapılan bilinçli bir tercih olduğunu ortaya koymaktadır. 

SONUÇ VE ÖNERİLER 

Kıraat ilminde “ihtiyâr” kavramı, Kur’an’ın hem lafzî bütünlüğünün 
korunması hem de metnin doğru, sahih ve yerleşik bir biçimde okunması ve 
ayrıca doğru anlaşılması açısından son derece merkezi bir konuma sahiptir. 
Bu çalışma, kıraat geleneğinin en dinamik, metodolojik ve aynı zamanda 
seçmeci yönünü temsil eden ihtiyâr olgusunu; kavramın sözlük ve terim 
anlamı, Kur'an’da kök halinin aldılğı çeşitli şeklilleri, tarihsel gelişim çizgisi, 
meşruiyet şartları, ilkesel çerçevesi ve uygulama pratikleri üzerinden kapsamlı 
bir biçimde ele almaktadır. Böylece hem kıraat ilminin oluşumuna rehberlik 
eden entelektüel arka plan hem de Kur’an metninin doğru anlaşılmasını 
mümkün kılan ilmî güvenlik mekanizmaları bütüncül bir perspektifle ortaya 
konulmaya çalışılmıştır. 

Sözlükte “en uygun olanı tercih etmek, seçmek, bir şeye meyletmek” gibi 
anlamlara geldiğini tespit ettiğimiz ihtiyârın; kıraat ilminde kesinlikle özgün 
ve bireysel bir okuyuş icat etme teşebbüsü değil, aksine Hz. Peygamber’den 
(s.a.v.) sahih senedle aktarılan rivayetler arasında belirli ilmî kriterler 
doğrultusunda yapılan metodik bir seçim faaliyeti olduğu belirginleşmiştir. Bu 
yönüyle ihtiyâr, hem rivayet (nakil) hem de dirayet (ilim ve içtihat) boyutlarını 
aynı potada buluşturan, disiplinler arası bir yaklaşımı yansıtmaktadır. Bir 
imamın tercih ettiği kıraat, keyfî bir uygulamanın değil; nahiv, sarf, belâgat, 

 
46 en-Nisâ 4/6. 
47 İbn Hâleveyh, İ‘râbü’l-Kırâ’âti’l-Seb‘ ve İlelihâ, 1/206. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

68 

kıraat usûlü ve Arap dilinin yerleşik kaideleriyle uyumlu biçimde yürütülen 
ilmî bir muhakeme sürecinin ürünüdür. 

İhtiyârın tarihsel temelleri, Kur’an’ın “yedi harf” üzere indirildiğine dair 
sahih nebevî ruhsata, İslam toplumunda kurrâ sayısının giderek artmasına, 
farklı bölgelerde okuma geleneklerinin oluşmasına ve ilk dönem 
Mushaflarının noktalama, hareke ve imlâ işaretlerinden yoksun olmasına 
dayanmaktadır. Bu durum, sahâbe ve tâbiîn dönemlerinde okunuş çeşitliliğini 
doğal bir realite hâline getirmiş; söz konusu çeşitlilik de zaman içinde İbn 
Mücâhid, Ebû Amr ed-Dânî, İbnü’l-Cezerî gibi kıraat otoritelerinin ilmî ve 
metodolojik katkılarıyla sistematik bir yapıya kavuşturulmuştur. Böylece 
ihtiyâr olgusu, bireysel tercihler düzeyinden çıkarak kurumsal ve usûle bağlı 
bir kıraat geleneğine dönüşmüştür. 

Bir ihtiyârın geçerli, güvenilir ve sahih kabul edilebilmesi için üç temel 
rükne dayanması zorunludur: 

Bunlardan ilki sahih senede dayanması gerekmesidir. Tercih edilen 
okuyuşun, Hz. Peygamber’e ulaşan sağlam bir isnad zinciriyle desteklenmesi 
gerekir. Sened zincirinde sıkıntı bulunan rivayetler ya da şâz kabul edilen 
okuyuşlar arasından ihtiyârda bulunmak uygun değildir. 

İkincisi ihtiyâr edilen rivayet Arap dili kurallarına uygunluk arzetmelidir. 
Okunuşun, Arap dilinin nahiv, sarf ve fesahat kaideleriyle çelişmemesi esastır. 
Kur'an sarih ve beliğ Arap dilinin kaideleri ve kelimeleri ile inzal buyrulduğu 
için ihtiyâr buna uygun olmalıdır. 

Üçüncü şart ise Osmanî Mushaf hattına muvafakattır. Seçilen kıraat, 
mushaf hattı ile çelişmemeli; lafzın yazım şekliyle uyum göstermelidir. Bu üç 
şart temelde sahih kıraatlerin şartları olduğu için ihtiyâr edilen kıraatin sahih 
olması da aynı şartlara bağlı kabul edilmiştir. 

Bu şartlar, sahih olma şartına uygun olmanın yanında ihtiyâr faaliyetinin 
rastgelelikten ve şahsi yorumdan tamamen uzak, sıkı bir ilmî denetim 
mekanizması altında gerçekleştiğini göstermektedir. Bu şartlara uygunluk 
yine kıraat ilminin sistematik karakterini teminat altına alır. 

Uygulama örnekleri incelendiğinde ihtiyârın yalnızca telaffuz ve fonetik 
düzeyde bir farklılık meydana getirmekten ibaret olmadığı, aynı zamanda 
ayetlerin anlam genişliğini, mana inceliğini ve teolojik/fıkhî yorum 
zenginliğini koruyan bir fonksiyon üstlendiği görülür. Nitekim kıraat 
imamları, belirli bir vechi tercih ederken nahiv kurallarını, belâgî incelikleri, 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

69 

sahâbe uygulamalarını, ümmetin icmâını ve dilsel istikrarlı kullanım 
biçimlerini dikkate almışlardır. Böylece ihtiyâr, Kur’an’ın mana derinliğini 
daraltmayan, aksine onu çok yönlü ve kapsayıcı şekilde muhafaza eden bir 
ilmî yöntem hâline gelmiştir. 

Sonuç olarak kıraat ilminde ihtiyâr; Kur’an-ı Kerîm’in hem lafzî hem de 
manevî bütünlüğünü muhafaza eden, rivayeti sistemli biçimde değerlendiren 
ve İslam ilim geleneğinin titizlikle inşa ettiği metodolojik yaklaşımı temsil 
eden vazgeçilmez bir mekanizmadır. Bu süreç sayesinde Kur’an kıraatleri, 
tarih boyunca ortaya çıkabilecek şâz, hatalı veya uydurma okuyuşlardan 
arındırılmış; sahih, güvenilir ve ilmî temellere dayalı şekliyle günümüze 
ulaşmıştır. Böylece ihtiyâr, Kur’an’ın tilavet geleneğini hem zenginleştiren 
hem de koruma altına alan ilmî bir miras olarak önemini sürdürmektedir. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

70 

KAYNAKLAR 

Ahmed b. Hanbel, el-Müsned. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1421/2001. 
Ahmed b. Mahmûd b. Abdüssamî’ eş-Şâfiî. Kıraatü’l-Kisâî mine’l-kıraati’l-aşri’l-mütevâtira. 

Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2002/1423. 
Başal, Abdulhalim. "Îbnü’l-Cezerî’nin Müncidü'1-Mukriîn Adlı Eserinin Endülüs Kıraat Ekolü 

Açısından Kaynak Değeri", Hitit ilahiyat Dergisi, (Haziran/June 2022) 21/1,1-32. 
Buhârî, Ebû Abdullah Muhammed b. İsmâîl. el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ. Dimaşık: daru’ ibni’ Kasir, 1993. 
Cevherî, Ebû Nasr İsmâil b. Hammâd. es-Sıhâh Tâcu’l-Luga ve Sıhâhu’l-Arabiyye. Beyrut: Dâru’l-

İlm li’l-Melâyîn, 1987. 
Cezâirî, Tâhir b. Sâlih b. Ahmed (ö. 1338/1920). Tibyân li-Ba‘zi’l-Mebâhisi’l-Müteallika bi’l-

Kur’an. Mısır: Matbaatü’l-Menâr, 1334. 
Demirci, Mehmet. Tefsir İlminin Mahiyeti. Tefsir Araştırmaları Dergisi. (Nisan/2017) 1, 1, 21-46. 
Ebû Alî el-Fârisî, el-Hasen b. Ahmed b. Abdilgaffâr. el-Hucce li’l-Kurrâ’i’l-Seb‘. Beyrut: Dârü’l-

Me’mûn li’t-Türâs 1993/1413. 
Ebû Amr ed-Dânî,  Osmân b. Saîd. Câmiu’l-Beyân fi’l-Kırâ’âti’l-Seb’. Şarika: Câmiatü’l-Şârika, 

2007/1428. 
Ebû Amr ed-Dânî, Osmân b. Saîd. et-Teysîr fi’l-Kırâ’âti’l-Seb‘. Beyrut: Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, 

1984/1404. 
Ebû Bekir el-Bağdâdî, Ahmed b. Mûsâ b. el-Abbâs b. Mücâhid. es-Seb‘a fi’l-Kırâ’ât. Kahire: Dârü’l-

Maârif, 1400. 
Ebû Ca‘fer et-Taberî, Muhammed b. Cerîr. Câmiu’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’an. Kahire: Dâru 

Hicr li’t-Tibâati ve’n-Neşr, 1422/2001. 
Ebû Mansûr el-Ezherî, Muhammed b. Ahmed el-Heravî. Ma‘âni’l-Kırâ’ât. Suudi Arabistan/Riyad: 

Merkezü’l-Buhûs fî Külliyyeti’l-Âdâb Câmiatü’l-Melik Suûd, 1991. 
Ebû Mansûr el-Ezherî, Muhammed b. Ahmed. Me‘âni’l-Kırâ’ât. Riyad: Câmiatü’l-Melik Suûd, 

1991/1412. 
Ebû Zur‘a Abdurlahmân b. Muhammed b. Zencele. Huccetü’l-Kırâ’ât. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 

1982/1402. 
Ebü’l-Huseyn, Ahmed b. Fâris b. Zekeriya. Mu‘cemü Mekāyîsi’l-Luga. Mısır: Şirketü Mektebeti ve 

Matbaati Mustafa el-Bâbî el-Halebî ve Evlâduhû, 1972. 
Fellâte, Emîn b. İdrîs b. Abdurrahmân. el-İhtiyâr inde’l-Kurrâ: Mefhûmuhû, Merâhilühû ve Esaruhû 

fi’l-Kırâ’ât. Mekke: Câmiatü Ümmi’l-Kurâ, 2010/1431. 
Ferâhîdî, Halîl b. Ahmed. Kitâbü’l-‘Ayn. Beyrut: Dâr ve mektebet hilal, 1988. 
Hakçıoğlu, Muhammed Meşhud. “Arap Dil Bilginlerinin Zarûret Olgusu Hakkındaki Yaklaşımları.” 

Şırnak Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 26 (Haziran 2021), 206- 232. 
https://doi.org/10.35415/sirnakifd.878887 

İbn Hâleveyh, Ebû Abdillâh el-Huseyn b. Ahmed el-Hemezânî. İ‘râbü’l-Kırâ’âti’l-Seb‘ ve İlelihâ. 
Kahire: Mektebetü’l-Hâncî, 1992/1413. 

İbn Hâleveyh, Ebû Abdillâh el-Huseyn b. Ahmed el-Hemezânî. el-Hucce fi’l-Kırâ’âti’l-Seb‘. Beyrut: 
Dârü’ş-Şurûk, 1981/1401. 

İbnü’l-Cezerî, Şemseddin Muhammed b. Muhammed b. Yosuf. en-Neşr fi’l-Kırâ’âti’l-Aşr. Bayrut: 
Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2002/1423. 

Kılıçarslan, Mehmet, Ahmet Kays Harputlu. Nahiv Edatları Sözlüğü, İstanbul: Akdem Yayınları, 
2021. 

Müslim b. el-Haccac Ebu’l-Hüseyin en-Nisaburi, el-Kuşeyri. Ṣaḥîḥ-i Müslim. Beyrut: Dârü İhyâʾi’t-
Türâsi’l-ʿArabî, 1955. 

Nasr Saîd, el-İhtiyâr fî Kırâ’âti’l-Kur’aniyye ve Mevkıfü’l-Hüzelî Minhu. Mısır/Tanta: Dâru’s-
Sahâbe li’t-Türâs, 2006. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

71 

Sehâvî, Ebü’l-Hasan Alemüddin Ali b. Muhammed el-Hemedânî. Cemâlü’l-Kurrâ ve Kemâlü’l-İkrâ. 
Beyrut: Müessesetü’l-Kütübi’s-Sekâfiyye, 1999/1419. 

Sellûm, Ahmed b. Fâris. Cuhûdu Ebî Ubeyd el-Kâsım b. Sellâm fî Ulûmi’l-Kur’an ve Tahkîku 
İhtiyârihî fi’l-Kıraat. Beyrut: Dârü ibn Hazım, 2006/1427. 

Sezgin, Fuat. Târîhu’t-Türâsi’l-Arabî. Riyad: Câmiatü’l-İmâm Muhammed b. Suûd el-İslâmiyye, 
1991/1411. 

Sıbtü’l-Hayyât, Ebû Muhammed Abdullâh b. Alî el-Hanbelî el-Bağdâdî. el-İhtiyâr fi’l-Kırâ’âti’l-
Aşr. Riyad: Câmiatü’l-İmâm Muhammed b. Suûd el-İslâmiyye, 1996/1417. 

 

 

 

 



 
 

BÖLÜM 4: KIRAAT VE ORYANTALİZM 

Yakup UZUN * 

 
GİRİŞ 

İslamiyet’in doğuşuyla birlikte Kur’ân-ı Kerîm üzerine sayısız çalışmalar 
yapılmış ve şüphesiz yapılmaya da devam edilecektir. Bu çalışmalar, pek çoğu 
eşsiz pınardan istifade etmek suretiyle dünya ve ahiret saadetini amaçlarken 
ne yazık ki bu amaca matuf olmayan çalışmalar da vardır. Kendisi 
sapkınlığıyla kalmamış sapkınlığını diğer insanlara dikte edercesine allayıp 
pullayanlar da olmuştur. Bu gerçeğe Nahl 16/25. “ ُلمِحَْیلِ  ةِۙمَیٰقِلْا مَوَْیً ةَلمِاكَ مْھُرَازَوَْا اوٓ

نَورُزَِی امَ ءَاسَٓ لاََا مٍؕلْعِ رِیَْغبِ مْھَُنوُّلضُِی نَیذَّٖلا رِازَوَْا نْمِوَ ” “Sonuç olarak, kıyamet gününde 
kendi günahlarını eksiksiz yüklendikleri gibi bilgisizce saptırdıkları 
kimselerin günahlarından da yüklenmiş oldular. İşte görün, yüklendikleri şey 
ne kadar kötü!” ifadesinde dikkat çekilmiştir. Bu tür çalışma yapanlar, ilk 
zamanlar herhangi bir isimle anılmazken sonraları Batı dünyasında 
Oryantalist, ismiyle anılır olmuşlardır. Bu kavram doğu kültürlerinin ve 
geleneklerinin incelenmesinde uzmanlaşmayı ifade etmektedir. Bu anlamda 
Türkçede şarkiyat, Arapçada istişrak kelimeleriyle karşılanmış, oryantalist 
için ise müsteşrik kelimesi kullanılmıştır. 

Kur’ân’ın nüzûluyla birlikte oryantalist çalışmalar olmuşsa da ilk zamanlar 
bu eylem profesyonelce olmayıp birçok İslam ülkesinde farklı ekol ve 
gruplarla İslam düşmanlığı bağlamında gelişigüzel yapılmıştır. Ama zamanla 
bu eylemi bir meslek haline getirenler olmuş ve bu işi yapanlar kimi kurum 
ve kuruluşlarca maddi ve manevi desteklenmiştir. Oryantalizmin akademik bir 
disiplin olarak kurumsallaşması ise 18. yüzyıla dayanmaktadır.  Bunların 
çalışmaları hayra hizmet etmemiş Kur’ân ile ilgili iddiaları temelde Kur’ân’ın 
Allah kelamı olmadığına insanları inandırmak ve insanların Kur’ân-ı 
Kerîm’in sıhhatine ve kaynağına olan inancını sarsmak olmuştur. Sanki 
Kur’ân’ın ilk muhatabı olan insanların çirkefliğine varis olmuş gibilerdir. Zira 
Kur’ân’ın ilk muhatabı olan Arap Müşrikleri, Kur’ân-ı Kerîm’in Allah’tan 
gelen bir vahiy eseri olduğu fikrine karşı çıkmışlar ve bu uğurda bütün 
güçlerini seferber etmişlerdir.  Kur’ân’ın ifadesine göre onlar, “ ُلاَقوَ  رُیط۪اسََا اوٓ

ًلایصَ۪اوًَ ةرَكُْب ھِیَْلعَ ىلٰمُْت يَھَِف اھََبَتَتكْا نَیلَّ۪وَلاْا ” “Bu Kur’ân, başkalarından) yazıp aldığı 
 

* Doç. Dr., Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri Kıraat Anabilim Dalı, Kayseri, Türkiye. 
yakupuzun@erciyes.edu.tr, ORCİD: https:// orcid.org/0000-0001-7534-6880. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

73 

öncekilere ait efsanelerdir. Bunlar ona sabah akşam okunmaktadır.”1 
demişlerdir. İslamiyet’e fütursuzca saldıran oryantalistler de Kur’ân’a karşı 
tutumlarında tamamen Mekke müşriklerini takip etmişlerdir. Bu durum 
garipsenecek bir durum değildir. Aslında bu sadece son Peygamber’e özgü bir 
durum da değildir. Tarihten günümüze inanmayanlar hep benzer ifadeler 
kullanmışlardır.2 Bunun sebebi nedir diye düşünüldüğünde Zâriyât 51/52-53. 
“ نٌوُنجْمَ وَْا رٌحِاسَ اوُلاَق َّلااِ لٍوسُرَ نْمِ مْھِلِبَْق نْمِ نَیذَّ۪لا ىَتَا امَٓ كَلِذٰكَ ” “İşte böyle! Onlardan 
öncekilere hiçbir peygamber gelmemişti ki, “O bir büyücüdür” yahut “bir 
delidir” demiş olmasınlar.” “ نَوغُاطَ مٌوَْق مْھُ لَْب ھ۪ۚبِ اوْصَاوََتَا ” “Onlar bunu 
birbirlerine tavsiye mi ettiler (ki hep aynı şeyleri söylüyorlar)? Hayır, onlar 
azgın bir topluluktur.” ifadelerinde cevaplandığı görülmektedir. Yani 
kaynak/referans (şeytan) aynı olunca ifadeler de aynı olmuştur. Bunların 
amacı Müslümanların zihinlerine kutsalla (Hz. Peygamber, Kur’ân) ile ilgili 
şüphe düşürmek, inançlarını sarsmak ve bunları bulundukları konumdan 
vazgeçirmek olmuştur.    

Oryantalistler, yaklaşık bin yılı aşkın zamandır ve özellikle modern 
dönemde Kur’ân-ı Kerîm ve İslâmî ilimler sahasında birçok çalışma yapmışlar 
ve yapmaya da devam etmektedirler. Bu çalışmaların mihenk noktası Kur’ân-
ı Kerîm’i kendi dillerine çevirmeleri ve bunun yanı sıra Kur’ân ile ilgili 
kitapları telif edip konferanslar düzenlemeleri olmuştur. Kur’ân özelinde 
mesele ele alınacak olduğunda Kur’ân kaynağının mahiyeti, Kur’ân-ı 
Kerîm’in tespiti ve toplanması, kıraatler,3 kıssalar, tekrarlar, Mekkî ve Medenî 
âyet ve sûreler, nesh gibi konuların ön plana çıktığı görülmektedir. Bu 
bağlamda bu çalışmada pek çok asılsız iddiayı ortaya atan oryantalistlerin 
Kur’ân ve kıraatlere dair ileri sürdükleri mesnetsiz ifadeleri ele alınmış ve 
bunlar mümkün mertebe kronolojik bir düzenle verilmeye çalışılmıştır. Tabii 
bu yapılırken bütün oryantalistlerin tek tek ele alınıp İslâma dair olumsuz 
propagandalarına yer vermek yerine Kur’ân ve kıraat konuları özelinde konu 
işlenmeye çalışılmıştır.    

1. Oryantalizmin Tarifi 

Oryantalizm terimi Fransızca doğu anlamına gelen “Orient” kökünden 
türetilmiş olup4 Doğunun din, dil, tarih ve kültürleri üzerinde araştırma yapan 

 
1  el-Furkân 25/5.  
2 Kur’ân’ın nasıl okunması gerektiğine dair geniş bilgi için bk.: Ömer Özbek, “Kur’an’ı Okuma ve Anlamanın Niteliği 

Üzerine”, Al Farabi Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi 4/4 (2019), 95-96.  
3 Ömer Özbek, Karşılaştırmalı Kıraat İlmi Meseleleri (Kayseri: Kimlik Yayınları, 2019), 35-36; Mehmet Demirci, “Vahiy 

Esnasında Hissedilen Çınlama Sesi: Salsaletü’l-Ceres”, Tefsir Araştırmaları Dergisi 5/2 (Ekim 2021), 634-660. 
4 Selahattin Sönmezsoy, Kur’an ve Oryantalistler (Ankara: Fecr Yayınları, 1998), 25. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

74 

Batı merkezli bir araştırma hareketini tanımlar.5 Batı dünyasında genellikle 
Asya, Afrika, Orta Doğu gibi coğrafyaları anlatmak için kullanılan 
Oryantalizm, Doğu üzerine akademik bir araştırma olarak şekillenmiştir.6 
Yalnız bu lafzı sadece Doğunun din, dil, kültür vb. alanlarda araştırma yapan 
akademisyenlere hasretmenin çok masumane bir tutum olacağı, bu kavramın 
Hristiyan misyonerliği ve Batı sömürgeciliğiyle ilişkili olduğunu söyleyenler 
de olmuştur.7 Nitekim Edward W. Said (ö.2003), eserinde oryantalizmi 
tanımlarken herhangi bir alan ayrımına gitmeksizin Doğu hakkında yazan, 
ders veren, araştırma yapan kişidir demiş,8 oryantalizmi Batı tarzı bir 
egemenlik kurma amacıyla Doğu ile uğraşan, Doğu hakkında kanaatler ortaya 
koyan, Doğuyu tasvir ve tedris eden, iskân edip yöneten ve nihayetinde 
Doğuya hâkim olmak için Batının bulduğu bir yol şeklinde tanımlamıştır.9 
Yine ifadelerinin devamında Oryantalizm Avrupa´nın rastgele bir uydurması 
olmadığını, birkaç neslin birlikte çalışarak uzun çabalar sonucu ortaya çıkan 
doktrinler ve uygulamalar bütünü olduğunu söylemiştir.10 Yine bu terimi, 
Doğu Medeniyetini incelemek suretiyle İslam dünyası hakkında şüpheler 
oluşturan, İslam’la mücadele ederek Batı Medeniyeti lehine üstünlük kurmaya 
çalışan bir akımdır11 ve Din, dil, tarih gibi alanlarda Doğu dünyasını hedef 
alan Doğu hakkında değer yargıları üreten Batı kaynaklı kurumsal faaliyettir 
şeklinde ifade edenler de olmuştur.12 Oryantalizm, içerik olarak Doğu 
hakkında fikir üreten bir uzmanlık alanı olup ilk olarak Avrupa ve Asya 
arasında tarihsel ve kültürler ilişkiyi ortaya koyan aynı zamanda XIX. yüzyılın 
ilk yarısından itibaren doğu medeniyetleri ve kültürlerinin incelenmesi ile 
uzmanlaşılan Avrupa’da bilimsel bir disiplini ifade etmektedir diyenler de yok 
değildir.13 

Yapılan bu tanımların ardından Oryantalizm terim olarak 
değerlendirildiğinde olumlu ve çoğunlukla olumsuz olmak üzere iki farklı 
şekilde tanımlandığı müşahede edilmektedir. Olumlu olarak yapılan tanım 
oryantalizm, genel itibarıyla herhangi bir art niyet taşımadan Doğu 
Medeniyetini din, dil, kültür vb. alanlarda akademik bir uslupla yapılan 

 
5 Merve Ar, “İslamofobik Kurguda Oryantalizmin Rolü”, İlahiyat 5 (2021), 159-175. 
6 Dudenredaktion, Duden-Die Deutsche Rechtschreibung (Mannheim: Dudenverlag, 2006), 751. 
7 Yücel Bulut “Oryantalizm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 33/428-437.  
8 Edward W. Said, Orientalism (New York: Vintage Books, 1979), 2. 
9 Said, Orientalism, 3; Mustafa Tarık Koça, Kur’an’a Oryantalist Yaklaşım -Rıchard Bell Örneği- (Konya: Necmettin 

Erbakan Üniversitesi, Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, 2024), 4-13. 
10 Edward W. Said, Oryantalizm (Doğubilim) Sömürgeciliğin Keşif Yolu, çev. Nezih Uzel (İstanbul: İrfan Yayımcılık, 

1998), 22. 
11 Fatma Berva Küçüksucu, Oryantalizmin Kıraat İlmine Bakışı: Goldzıher’in Schools Of Koranıc Commentators Kitabı 

Özelinde İnceleme (Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı, Doktora Tezi, 
2025), 53-59. 

12 Bulut “Oryantalizm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 33/428-437.  
13 Bulut, Oryantalizmin Kısa Tarihi, 2-10. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

75 

çalışmalardır.14 bu görüşün, yok denecek kadar az olduğu söylemek gerekir. 
Olumsuz olarak yapılan tanımlar ise genel anlamda Doğu hakkında karar 
vermek, kendi fikir ve ideolojisini empoze etmek, hakimiyet kurmak, egemen 
olmak ve sömürmek gibi düşünce ve mülahazalarla karşı tarafı yok sayma 
politikası üzere yapılan faaliyetler olarak karşımıza çıkmaktadır. Ne yazık ki, 
Oryantalist hareketlerin pek çoğu bu minval üzere olmuştur.   

Arapçada oryantalizm terimi yerine “ قر ش ” kökünden türetilen şarkiyat 
lafzı, oryantalist lafzı yerine ise Müsteşrik lafzı kullanılmıştır. Oryantalist 
teriminin tarihi çok eski değildir. Zira bu lafız, XVIII Avrupa’da kullanılmaya 
başlanmıştır.15 Osmanlı döneminde de oryantalizm terimi yerine şarkiyat lafzı 
kullanılmış, bu alanda çalışma yapanlara her ne kadar sonraları doğu bilimi-
doğu bilimci kavramları kullanılmışsa da genel anlamda şarkiyatçı 
denilmiştir.  

Oryantalizm terimi, ilk kullanıldığı zamandan günümüze kadar farklı 
anlamlar kazanmıştır. Bundan mütevellit zaman içinde oryantalizme yönelik 
tutum ve davranışlar da değişmiştir. Tabii bu değişim topyekün tamamı 
kapsayacak bir değişim olmamıştır. Batı dünyası tek bir yönetim veya 
kültürden oluşmadığı için, oryantalizm de homojen bir yapı taşımamaktadır. 
Nitekim bu lafız, ilk zamanlar bir bölgede belli bir anlam üzere kullanılmış ve 
sonrasında söz konusu lafız farklı ülkelerde başka anlamlarda da 
kullanılmıştır. Bundan kaynaklı olsa gerek oryantalizm ile ilgili tanım ve 
tarifler de birbirinden farklı olmuştur.   

2. Oryantalizmin Tarihi Seyri 

İslamiyet'in doğuşuyla birlikte farklı din ve kültürlerle ekonomik, sosyal, 
siyasal, vb. alanlarda ilişkiler olmuştur. Bu ilişkiler, pek çok alanda çeşitli 
etkileşimleri beraberinde getirmiştir. Bunlardan biri de etkileşimleri farklı 
boyutlarıyla ele alan oryantalizmdir. Oryantalizm terimi, 18. yüzyıldan 
itibaren kullanılmaya başlanmıştır.16 Yahudi ve Hristiyan dünyasındaki bazı 
çevreler, İslamiyet'in hızlı bir şekilde yayılmasından ötürü rahatsız olmuşlar, 
birtakım saiklerle İslamiyet hakkında bilgi edinmeye çalışmışlardır. Bu 
noktada bu ameliyenin Hristiyan azizi, kilise babası ve aynı zamanda teolog 
Yuhannâ ed-Dımaşkī (ö. 749 [?]) ile başladığı söylenebilir.17 Zira bu şahıs, 

 
14 Yücel Bulut, Oryantalizmin Kısa Tarihi (İstanbul: Küre Yayınları, 2020), 4. 
15 Ahmed Muhtar Abdulhamid Ömer, Muʿcemu’l-Luġati’l-ʿArabiyyeti’l-Muʿâṣırati (Suudi Arabistan: Âlemu’l-Kütüp, 

2008), 1/5; M. Hamdi Zakzûk, el-İstişrâk ve’l-halfiyyetu li’s-sirâi’l-hadârî (Kahire: Daru’l-Ma’rife, 1997), 56-57. 
16 M. Hamdi Zakzûk, Oryantalizm veya Medeniyetler Hesaplaşması, çev. Abdülaziz Hatip (İzmir: Akademi Yayınları, 

2006), 24. 
17 Ömer Faruk Harman, “Yuhannâ ed-Dımaşkî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2013), 43/580-582.  



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

76 

İslam’a karşı yazdığı Epage tes Gnoseos adlı eserinde İslâmla ilgili olumsuz 
ifadeler kullanmıştır. Bu eser, ortaçağ boyunca Hristiyan dünyasının İslam 
hakkında geliştirdiği ve etkisinin yüzyıllarca devam ettiği polemiğin ilk 
nüvesini oluşturmuştur. Yuhannâ ed-Dımaşkī, bu eserinde Müslümanların 
etnik kökenlerine ve İslam öncesi dinlerine atıfta bulunmuş, Müslümanları 
Hz. İsmail’e izafeten İsmailîler ve Hacerîler olarak nitelemiştir. Aslında 
Müslümanların, önceleri puta taptıklarını sonrasında Muhammed adlı 
“yalancı” bir peygambere tâbi olduklarını ileri sürmüştür. Muhammed'in, 
Kur’ân’ı kutsal kitap olarak sunduğunu ve bazı “gülünç” kurallar koyduğunu 
ve kendisi dindar görünerek halkın güvenini kazandığını iddia eden Yuhannâ, 
daha sonra İslam’ın Îsâ’nın ulûhiyyetini reddettiğini bildirmiştir. 
Muhammed’in peygamberliğini ispatlayacak bir delilinin bulunmadığını ileri 
sürerek onun, Müslümanlar için sünnet olma, cumartesi yasağına riayet 
etmeme, vaftiz olmama gibi kurallar koyduğunu, yiyecekleri helâl-haram diye 
ayırdığını ve içkiyi yasakladığını ifade etmiştir.18 

Yuhannâ’nın İslam muhitinde yaşaması, İslam’ı ve Kur’ân’ı tanımasına 
katkı sağlamıştır; ancak bu tanıma Hristiyanlığa koyu bir taassüple bağlı 
olması sebebiyle ona pek fayda sağlamamış; aksine onun İslamiyet’e karşı 
olan düşmanlığını artırmıştır.  Yuhannâ, İslam’ı Îsâ karşıtı bir hareket şeklinde 
görmüş ve aynı nitelemeyi Nestorius için de kullanmıştır. Hatta iddialarını 
Muhammed’in, Ariusçular’ın ve Nestûrîler’in bir öğrencisi olduğunu 
söyleyecek derecelere vardırmıştır.19 Yuhannâ ortaya attığı ispatı imkânsız 
ifadelerinin İslâmî yönetimlerin hoşgörüsü içinde zamanla yayılmış ne yazık 
ki bunlar, İslam karşıtı çevrelerin odağı ve Hristiyan polemikçilerin dayanağı 
haline gelmiştir. Yuhannâ’nın teolojik delillerini Theodore Ebû Kurre (ö. 820) 
daha da ileri taşımış ve nihayetinde bu durum İslam ve Hristiyanlık 
tartışmalarında Hristiyanlar için temel kaynak olarak kabul görmüştür.20 

Hristiyan Arap ilahiyatçısı olan Theodore Ebû Kurre, Yuhannâ’nın 
takipçisi ve düşüncelerini sistemleştiren bir kişi olarak Hristiyan literatüründe 
onun talebesi kabul edilmiştir.  Kendisine “Ebû Kurre” (Teselli babası) 
lakabının verilmesi, Müslümanların yönetimine geçen Bizans topraklarında 
yok olma tehlikesine maruz kalan Hristiyan kültürünün hâmisi gibi 
görülmesinden mütevellittir. Ebû Kurre’nin en önemli özelliği Hristiyan 
ilâhiyatına dair konuları ilk defa Arapça kaleme almış olmasıdır. Bu şahıs, 

 
18 Harman, “Yuhannâ ed-Dımaşkî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 43/580-582. 
19 Daniel J. Sahas, John of Damascus on Islam: The Heresy of the Ishmaelites (Leiden: b.y.y., 1972), 68-69. 
20 Mehmet Aydın, Müslümanların Hıristiyanlığa Karşı Yazdığı Reddiyeler ve Tartışma Konuları (Konya: b.y.y., 1989), 

34. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

77 

yazdığı eserlerinde Sarasin, İsmâilî, hacerî, barbar” vb. lafızlarla İslam’a ve 
Hz. Muhammed’e yönelik aşağılayıcı ifadeler kullanmıştır. O, Yuhannâ’nın 
İslam’a karşı yazdığı reddiyelerden beslenmenin yanı sıra mantık ilmi 
çerçevesinde diyalektiği de kullanmıştır.21  

İslam’ı entelektüel bir çerçevede inceleme, Cluny Manastırı’ndan 
Muhterem Peter’in (ö. 1156) gayretiyle farklı bir boyut kazanmıştır. Bu 
oryantalist, İspanya’da bir tercüme heyeti oluşturmuştur. Kettonlu Robert 
1143’te Kur’ân tercümesini tamamladı. Pek çok hatasının bulunmasına 
rağmen İtalyan Ludovico Marracci’nin 1698 yılında yaptığı çeviriye kadar 
Avrupa’da diğer tercümelere kaynaklık etmiştir. Bu sayede Batı dünyası, 
İslam araştırmaları için bir kaynağa sahip olmuştur. Muhterem Peter’in 
oluşturduğu tercüme heyeti, birçok Arapça metni tercüme etti ve Arapça 
metinlerin çevirilerinden oluşan “Cluny Corpus” adı verilen antolojiler 
meydana geldi. 

Avrupa’nın, dünya üzerinde egemenlik kurma çabasıyla beraber XIX. 
yüzyılda antropoloji, sosyoloji gibi yeni bilim dallarının ortaya çıkmasının 
yanı sıra oryantalizm de akademik bir disiplin olarak kurumsallaşmıştır. 
Böylelikle önceki yüzyıllarda Avrupa’da oluşturulan İslam ve Doğu 
hakkındaki imaj, geliştirilen yöntemlerle daha akademik bir hüviyet 
kazanmaya başlamış Bu dönemin oryantalist çalışmalarında görülen belirgin 
özellik Batı’nın üstünlüğünü vurgulamak ve Doğu imajının Doğululara ait 
olduğunu belirtmektir. Dönemin oryantalist teliflerinde sıkça karşılaşılan 
durum hayranlıkla nefretin birlikte işlenmesidir. Buna göre Doğu’nun geniş 
halk kesimlerinin misafirperverliği, insanî hassasiyetliği, alicenaplığı 
onaylanmış hatta bu konularda Batılılardan ve Hristiyanlardan üstünlüğü 
vurgulanmış öte yandan aynı toplum cahilliği ve idarecilerinin kendileri 
üzerindeki hükümranlıkları yerilmiş ve sorgulanmıştır. Bu tür toplumlar 
kendileri gibi inanmayan kesimleri cahil, akıllarını kullanmayan olarak 
yaftalamışlardır. Oysaki hakikatte kendilerinin cahil olduklarını 
anlayacaklardır ama bunun kendilerine faydası olmayacaktır. Nitekim Mülk 
sûresi 8-10’da şöyle buyrulmaktadır: “  ﴾8﴿ رٌیذَ۪ن مْكُتِْأَی مَْلَا اھَُٓتَنزَخَ مْھَُلَاسَ جٌوَْف اھَیف۪ يَقِلُْا امََّٓلكُ

 اَّنكُ وَْل اوُلاَقوَ ﴾9﴿ رٍیب۪كَ لٍلاَضَ يف۪ َّلااِ مُْتنَْا نْاِ ءٍۚيْشَ نْمُِ ّٰ� لََّزَن امَ اَنلُْقوَ اَنبَّْذكََف رٌیذَ۪ن اَنءَاجَٓ دَْق ىلَٰب اوُلاَق
ریعَّ۪سلا بِاحَصَْا يف۪ٓ اَّنكُ امَ لُقِعَْن وَْا عُمَسَْن ” “Oraya her bir grup atıldıkça, muhafızları 

onlara, “Size bir uyarıcı gelmemiş miydi?” diye sorarlar. ﴾9﴿ Şöyle cevap 
verirler: “Evet, doğrusu bize bir uyarıcı (peygamber) gelmişti; fakat biz onu 

 
21 İsmail Taşpınar, “Theodore Ebû Kurre”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 

41/83-84.  



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

78 

yalancılıkla itham etmiş ve ‘Allah hiçbir şey göndermemiştir; siz gerçekten 
büyük bir sapkınlık içindesiniz!’ demiştik.” ﴾10﴿“Şayet kulak vermiş veya 
aklımızı kullanmış olsaydık, şimdi şu alevli cehennemin mahkûmları arasında 
olmazdık!” diye de ilâve ederler.” İfadelerinde de anlaşıldığı üzere asıl olan 
sonsuz bir hayatta aklı kullanmanın mükâfatını elde etmektir. Bütün bunlara 
rağmen, halkın cehaletinin idarecilerin menfaatlerine uygun olduğu ve bu 
cehaletin kaynağının, idarecilerin kendileri ile onların anlayışına dayanan 
Kur'ân ve Hz. Peygamber'in olduğunu söylemişlerdir. 

İslamiyet'in yükselişi karşısında Batı dünyası birtakım tedbirler almıştır. 
Bunlar, bir yandan misyonerlik faaliyetleriyle Hz. Peygamber’i “sihirbaz” ve 
“yalancı” olarak gösterip, vahiy iddialarını rüya olarak niteleyen hezeyanlarla 
insanları İslamiyet’ten uzaklaştırmaya çalışırken; diğer yandan bütün 
güçlerini birleştirerek XI-XIII. yüzyıllarda Haçlı Seferleri düzenlemişlerdir. 
Yalnız bunların hiçbiriyle hedeflerine ulaşamamışlardır. Çünkü Yüce Allah 
“ ُنمَاٰ نَیذَّ۪لا اھَُّیَا آَی مْكُمَاَدقَْا تِّْبَثُیوَ مْكُرْصُنَْیَ ّٰ� اورُصُنَْت نْاِ اوٓ ” “Ey iman edenler! Eğer siz 
Allah’a yardım ederseniz (emrini tutar, dinini uygularsanız), O da size yardım 
eder ve ayaklarınızı sağlam bastırır.”22 Yine “ ُؕهرُصُنَْی نْمَُ ّٰ� َّنرَصُنَْیَلوَ ” “Allah 
kendi dinine yardım edenlere muhakkak yardım edecektir. ”23 gibi benzeri 
ifadelerde kendi dinine yardım edenlere yardım edeceğini vadetmiştir. 
Dolayısıyla İslam dinine karşı galip gelecek hiçbir güç ve kudret yoktur. 
Bütün bunlara rağmen misyonerlik faaliyetleri çerçevesinde İslamiyet’i 
karalama faaliyetleri devam etmiştir. Bu süreçte odaklandıkları nokta ise Hz. 
Peygamber ve ona indirilen Kur’ân olmuştur. Haddizatında Hz. Peygamber’i 
devre dışı bıraktıklarında ona indirilen Kur’ân da yok sayılmış olacak ve 
nihayetinde İslam’a dair hiçbir şey kalmayacaktır. Bu sebeple Hz. 
Peygamber’e sihirbaz, şair, kâhin, yalancı vb. ithamlarda bulunmuşlar ve tarih 
boyunca da bu tutumlarından vazgeçmemişlerdir. Helak olan kavimler, 
sonraki nesillere yazılı bir vesika veya kayıtlı bir söz bırakmamalarına 
rağmen; aralarında hiçbir iletişim olmamasına karşın, sonraki nesiller yine 
aynı söylemleri tekrarlamışlardır. Bu durumun neden böyle olduğu ve 
kaynağında ne bulunduğu sorgulandığında “  َّلااِ لٍوسُرَ نْمِ مْھِلِبَْق نْمِ نَیذَّ۪لا ىَتَا امَٓ كَلِذٰكَ

نٌوُنجْمَ وَْا رٌحِاسَ اوُلاَق ” “İşte böyle! Onlardan öncekilere hiçbir peygamber 
gelmemişti ki, “O bir büyücüdür” yahut “bir delidir” demiş olmasınlar.” 
“ نَوغُاطَ مٌوَْق مْھُ لَْب ھ۪ۚبِ اوْصَاوََتَا ” “Onlar bunu birbirlerine tavsiye mi ettiler (ki hep 
aynı şeyleri söylüyorlar)? Hayır, onlar azgın bir topluluktur.”24 ifadelerinden 

 
22 Muhammed 47/7. 
23 el-Hac 22/40. 
24 ez-Zâriyât 21/52-53. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

79 

de anlaşılacağı üzere, kaynak aynı (Şeytan) olunca, asırlar geçse de 
söylemlerin hep aynı kaldığı anlaşılmıştır. 

Öte yandan XII. yüzyılda pek çok olumsuz şey yaşanmış olsa da, 
İspanya’da Kur’ân’ın yanı sıra Arapça eserlerin Latinceye çevrilmesiyle bazı 
olumlu gelişmeler de yaşanmıştır. Söz konusu çeviriler, özellikle Kur’ân 
çevirisi, XVII. yüzyıla kadar tek örnek olarak diğer Batılı dillere kaynaklık 
etmiştir.25 1312’de Viyana Konsili’nde bazı Batı üniversitelerinde Arapça 
kürsülerinin kurulmasıyla birlikte farklı bir boyuta geçilmiş ve nihayetinde 
Batı’da oryantalizm resmî bir hüviyet kazanmıştır. Bu resmiyet, bugün 
anladığımız anlamda Doğu ile başa çıkmayı ve Batı tarzında Doğu’ya egemen 
olmayı amaçlayan kurumsal bir oryantalizm değildir. Bu tür bir yapılanma 
daha çok XVIII. yüzyılın sonlarında ortaya çıkmıştır. Zira XVIII. yüzyılın 
sonlarında Batı’da oryantalizm faaliyetlerinin her alanda kurumsal bir şekilde 
hız kazandığı söylenebilir.26 1647’de Fransız André du Ryer’in (ö. 1660) 
“Alcoran de Mahomet” adlı Kur’ân tercümesi, oryantalistlerce önemsenen bir 
çalışma olmuştur. Bu çalışma esas alınarak İngilizce, Almanca ve diğer dillere 
çevirileri yapılmıştır.27 1698 yılında Kur’ân-ı Kerîm ikinci kez Latinceye 
tercüme edilmiştir.28 1734 yılında İngiliz oryantalist George Sale (1697-
1736), Kur’ân-ı Kerîm’i Arapçadan İngilizceye çevirmiş ve bu çeviri ilk tam 
çeviri olarak kayıtlara geçmiştir.29 Bu oryantalistin, kendisinden önceki 
şarkiyatçı ve din adamlarının Kur’ân ve Hz. Peygamber hakkındaki 
görüşlerine katılmadığı ve pek çok noktada onlardan ayrılarak daha ılımlı bir 
yol izlediği söylense de; Hz. Peygamber ve Kur’ân hakkındaki söylemlerine 
bakıldığında, öncekilerden geri kalır bir yönünün olmadığı anlaşılır. Zira bu 
şahıs, Kur’ân’ın Allah katından değil, bizzat Hz. Muhammed’in kendi eseri 
olduğunu; Kur’ân’daki inanç, muamelat ve kıssaların ise Yahudilik, 
Hristiyanlık ve Mecûsîlik gibi dinlerin kitaplarından alındığını iddia etmiştir. 
Hz. Muhammed’in harikulade bir insan olarak görünmek için Allah’ın elçisi 
olduğunu iddia ettiğini, miraç hadisesinin ise toplum nezdinde şöhret 
kazanmak ve mevkiini yüceltmek amacıyla başvurduğu bir hile olduğunu öne 
sürmüştür.  

 
25 Yücel Bulut, “Oryantalizmin Tarihsel Gelişimi Üzerine Bazı Değerlendirmeler”, Marife Dini Araştırmalar Dergisi 2/3 

(2002), 13-38.  
26 Said, Orientalism, 3. 
27 İsmail Cerrahoğlu, “Oryantalizm ve Batıda Kur’an ve Kur’an İlimleri Üzerine Araştırmalar”, Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 31/1-4, (1989), 107. 
28 Bulut “Oryantalizm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 428-437. 
29 Abdulhamit Birışık, “George Sale”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 36/24-

25.  



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

80 

1782'de, Kur’ân tercümanı olarak bilinen Claude Savary'nin (ö. 1788) 
Fransızca tercümeleri yapılmıştır. XV. ve XX. yüzyıllarda ise oryantalistlerin 
Kur’ân tercümeleri yüzlerle ifade edilir olmuştur. İngiliz şarkiyatçısı Arthur 
John Arberry'nin (1905-1969) “The Holy Koran, an Introduction With 
Selections” (London, 1953) adlı eseri, İngilizce çeviriler arasında dil açısından 
en güzel tercüme olarak değerlendirilmiştir.30 Çünkü Arberry, önceki eserinde 
Kur’ân’ın Batı’da yeterince dikkat çekmemesinin başlıca sebebini, mevcut 
tercümelerin yetersizliğine ve orijinal metnin belagat ve estetiğini 
yansıtmamasına bağlamış ve yıllarca süren çalışmalarıyla bunu ortaya 
koymaya çalışmıştır. 31 

XIX. ve XX. yüzyıllarda gündeme gelen Kur’ân metninin, Hz. 
Muhammed’in hayatı ile karşılaştırılarak tarihi tenkidi yapılması görüşü öne 
çıkmış ve bu bağlamda Kur’ân-ı Kerîm hakkında mesnetsiz iddialar ileri 
sürülmüştür. Bu bağlamda, Kur’ân tercümesiyle tanınan İngiliz şarkiyatçısı 
Richard Bell’in (1876-1952) tercümesi de bu yöntemle ele alınmıştır. Bell, bu 
meâlde Ahd-i Atîk üzerinde çalışırken öğrendiği prensipleri uygulayarak 
sûreleri yeniden düzenlemeye kalkışmış; bununla sınırlı kalmayıp âyetleri de 
nüzûl tarihlerine göre yeniden sıralamaya çalışmıştır. Öyle ki bu müellif, 
Kur’ân’ın, Müslümanların inandığı gibi vahiy değil, Peygamber’in kendi 
aklının ürünü olup ilham benzeri bir çeşit iç telkine dayandığını savunmuştur. 
Yine, Peygamber’in Kur’ân’ı telif etmekle kalmadığını, aynı zamanda 
ihtiyaca binaen metinde pek çok değişiklik yaptığını dile getirmiştir. Ona göre 
Kur’ân, eski kavimlerle ilgili kıssaları Kitâb-ı Mukaddes’ten almıştır. Vahiy, 
kısa pasajlardan oluşmaktadır. Ayrıca, Bell, daha zorlama bir hipotez ileri 
sürerek, Kur’ân’da yer yer konu dışına çıkan âyetlerin bulunduğunu iddia 
etmiştir. Bu durumu, Peygamber’in söylediği âyetlerin ele geçirilen ufak tefek 
malzemelerin ön ve arka yüzlerine rastgele yazılması sebebiyle, daha sonra 
bunların yerlerine kaydedilişi sırasında diğer yüzdeki başka sûrelere ait 
âyetlerin de yanlışlıkla nakledilmesi sonucu yapılan tekrarlamalar olarak 
açıklamaya çalışmıştır. 32 

Bu hezeyanları daha ileri taşıyan bir başka İngiliz şarkiyatçısı Alfred 
Guillaume'dur (1888-1965). O, âyetlerin parçalanarak ve birbirlerinden 
ayrılarak tamamen indî mülahazalarla yerlerinin değiştiğini, böylece 
kullanılmaz hale geldiğini söylemiştir. Guillaume, 1953 yılında İstanbul’da 

 
30 Cerrahoğlu, “Oryantalizm ve Batıda Kur’an ve Kur’an İlimleri”, 107. 
31 Tevfik Rüştü Topuzoğlu, “Arthur John Arberry”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1991), 3/348-349.  
32 M. Manazır Ahsan, “Richard Bell”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 5/423-

424.  



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

81 

verdiği konferanslarda Kur’ân-ı Kerîm’in mahiyeti hakkında Müslüman 
dinleyicilerin infialine sebep olacak türden fikirler ileri sürmüştür. Örneğin, 
ona göre vahiy yahut ilham edilenler doğrudan kitaplar olmayıp, Hz. 
Muhammed’in tertiplediği ve kâtiplerine yazdırdığı bilgilerdir. Çünkü Allah, 
hiçbir peygambere bizzat düzene koyduğu bir metin indirmemiş, sadece onun 
zihnine hitap etmiştir. Ayrıca kutsal kitaplar arasında bir üslûp birliğinin 
bulunmayışını gerekçe göstererek bunların ilâhî kelâm olmadığını savunan 
Guillaume, Kur’ân’da var olduğunu iddia ettiği gramer hatalarını da buna 
ilave etmiştir.33 

Herhangi bir kitabî referansı olmayan bu hezeyanlar, Ali Kemali Aksüt, M. 
Râif Ogan, Osman Keskioğlu gibi müellifler tarafından yazılan bir dizi makale 
ile eleştirilip reddedilmiştir. Bunu anlamak için İlmî birikimin belli bir 
aşamada olmasına gerek yok. Kur'ân ve sünneti temel düzeyde okuyan her 
mümin, Guillaume’un İslamî vahiy anlayışını Hristiyanlıkla karıştırdığı, 
Kur’ân’ın her ne kadar bir fen kitabı değilse de, ilimle çatışmadığı ve tahrif 
edildiği bilinen Kitâb-ı Mukaddes ile Kur’ân arasında üslûp birliği aramanın 
mantıksız olduğunu rahat bir şekilde anlayacaktır. Kaldı ki, dildeki kurallar 
kaidenin dilden çıkarılmasıyla oluşur. Bu nedenle, gramer kurallarının dil 
âlimlerince sonradan konulduğu dikkate alındığında Kur’ân’da gramer hatası 
bulunduğu iddiasının ne kadar temelsiz olduğu anlaşılacaktır.34  

  Bu çerçevede özellikle Alman Theodor Nöldeke’nin çalışması, 
oryantalistlerin bu alandaki çalışmalarına bir bakıma temel teşkil ettiği 
söylenmektedir.35  Bu müellif, İslâmî ilimlerle ilgilenmesinin yanı sıra, 
kendisi de şarkiyatçı yetiştirmiştir. Örneğin, 1890’da İngiltere’de yayımlanan 
şarkiyat dergisi olan Journal of the Royal Asıatıc Socıety’ye şeref üyesi 
seçilen Nöldeke Edouard Sachau, İslam kültür tarihine dair bio-bibliyografik 
eseriyle tanınan Alman şarkiyatçısı ve Türkologu Carl Brockelmann, 
Friedrich Schwally, Charles James Lyall, Christiaan Snouck-Hurgronje ve 
Enno Littmann gibi isimler bunlardan birkaçıdır. Diğer şarkiyatçılar gibi Sâmî 
diller ve Ahd-i Atîk metin tenkidi konusunda çalışmalar yapmış ve Kur’ân 
üzerine yaptığı araştırmalarda bunların etkisi görülmüştür.  Nöldeke, 
mukayese yaparak Tevrat, İncil ve Kur’ân arasında farklılıklar olduğunu 
ortaya koymuş olsa da bulduğu bu farklılıklar onu hedefine ulaştırmamıştır. 
O, Tevrat ve İncil’le ilgili araştırmalarında ulaştığı sonuçlara Kur’ân için de 

 
33 İlhan Kutluer, “Alfred Guıllaume”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 14/175-

177.  
34 Ahmet Parlakışık, Oryantalizmin Soruları (İstanbul: b.y.y., 1995), 87-144. 
35 Cerrahoğlu, “Oryantalizm ve Batıda Kur’an ve Kur’an İlimleri”, 109. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

82 

ulaşırım düşüncesiyle araştırmalarına devam etmiştir. Yahudilik ve 
Hristiyanlık, gerek kurucuları ve kuruluş süreçleri gerekse kutsal kitapları 
itibariyle belli bir şahıs, zaman ve metinle sınırlı iken, Kur’ân diğer kutsal 
kitaplardan farklı olarak bir insan ömrü içinde indirilmiş ve metinleşme süreci 
tamamlanmıştır. Bu bilgilere rağmen, Nöldeke’nin Kur’ân’ın toplanması, âyet 
ve sûrelerin tertip ve düzenine dair rivayetlerle ilgili şüpheler oluşturmaya 
çalıştığı ve bu tutumundan vazgeçmediği anlaşılmaktadır. Nöldeke, mevcut 
rivayetleri tetkik etmek yerine, Kur’ân’ı Hz. Peygamber’in yazdığı sıradan bir 
kitap gibi ele almış ve âyetlerin tertibini edebî eleştiri yöntemiyle, dil kuralları 
açısından yorumlamaya çalışmıştır. Ona göre Kur’ân’da belirli dönemlerde 
sıkça kullanılan lafızlar, metnin kronolojik düzenlenmesinde fikir verebilir. 
Sâmî diller alanındaki araştırmalarıyla dikkat çeken Nöldeke’nin Arapça 
üzerine telif ettiği eserler, günümüzde birçok araştırmacı tarafından hâlâ 
kaynak olarak kullanılmaktadır.36  

Hollandalı şarkiyatçı Christiaan Snouck-Hurgronje (1857-1936), modern 
şarkiyatçılığın kurucularından sayılmıştır. Çalışmalarında İslam’ın 
uluslararası platformdaki gücü ile Müslüman toplumun sosyal ve siyasal 
hayatına dair analizleriyle bilinen müellif, özellikle İslâmî sistemin nasıl 
kurulup geliştiği, Müslüman toplumun günlük yaşayışını nasıl düzenlediği ve 
bir sömürge hükümetinin Müslümanları nasıl idare etmesi gerektiği konuları 
üzerine yoğunlaşmıştır. Hollanda’nın Endonezya’daki sömürge politikasıyla 
ilgili görüşlerini ve buraya gönderilecek memurlara ve idarecilere verdiği 
konferansları ‘Nederland en de Islam’ adlı eserinde toplayan müellif,37 din ile 
siyasetin birbirinden ayrılmasını ve dinî tarafsızlık ilkesinin devlet 
yönetiminde hâkim kılınmasını hedefleyen bir politika geliştirmiştir. Bu 
yönüyle diğer şarkiyatçılara göre daha ılımlı bir tutum sergilemiş, bu nedenle 
Müslüman olduğuna dair bazı iddialar ortaya atılmıştır. Bu iddia Hollanda 
ilim çevrelerinde şiddetle reddedilmiş, bunun yanı sıra Snouck-Hurgronje’nin 
Th. Nöldeke’ye gönderdiği mektupları yayımlayan Leiden Üniversitesi 
İlâhiyat Fakültesi öğretim üyelerinden P. S. Van Koningsveld, onun hiçbir 
zaman Müslüman olmadığını, ancak Müslümanlara karşı kendileriyle 
özdeşleşmiş bir tavır sergilediğini belirtmiştir.38   

Bütün bu bilgilerin ardından genel bir değerlendirme yapmak gerekirse, 
Batılılar İslamiyet ile karşılaştıkları ilk andan itibaren Kur’ân’ın Allah kelâmı 

 
36 Hilal Görgün,  “Theodor Nöldeke”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 33/217-

218.  
37 J. Peterson, The Scientific Work of Snouck Hurgronje, (Leiden: b.y.y., 1957). 
38 İsmail Hakkı Göksoy, “Christiaan Snouck-Hurgronje”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2009), 37/340-341. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

83 

olduğunu inkâr etmişlerdir. Bunu yaparken, bilinçli ya da bilinçsiz şekilde 
genellikle cahiliye taassubuyla hareket etmişlerdir. Bir başka ifadeyle, XII. 
yüzyıla kadar bu inkâr körü körüne yapılırken, Kur’ân’ın Batı dillerine 
tercümesiyle birlikte bu durum yavaşça değişmeye başlamıştır. XIV. 
yüzyıldan itibaren bazı Batılı ülkelerde Arapça kürsülerinin kurulması, bu 
alandaki çalışmaların orijinal kaynaklar üzerinden yapılmasına imkân 
sağlamıştır. Orijinal kaynaklar üzerinden yapılan çalışmalar, Batılıların İslam 
algısına etki etmemiştir. Zira gönlü kapalı olan insanlara bütün ayetler 
serdedilse de, yine fayda sağlamayacaktır. Nitekim Yüce Allah, “  يفِ اورُیسَ۪ی مَْلَفَا

 بُوُلُقلْا ىمَعَْت نْكِلٰوَ رُاصَبَْلاْا ىمَعَْت لاَ اھََّناَِف اۚھَبِ نَوُعمَسَْی نٌاَذاٰ وَْا اھَٓبِ نَوُلقِعَْی بٌوُلُق مْھَُل نَوكَُتَف ضِرَْلاْا
رِوُدُّصلا يفِ يتَّ۪لا ” “Yeryüzünde gezip dolaşmadılar mı ki, düşünecek kalpleri, 

işitecek kulakları olsun? (Dolaştılar, ama ibret almadılar). Çünkü gerçekte 
gözler değil, göğüslerdeki kalpler (kalp gözleri) kör olur.”39 yine “  ةٍَیاٰ نْمِ نِّْیَاكَوَ

نَوضُرِعْمُ اھَنْعَ مْھُوَ اھَیَْلعَ نَوُّرمَُی ضِرَْلاْاوَ تِاوَمَّٰسلا يفِ ” “Göklerde ve yerde nice deliller 
vardır ki yanlarına uğrarlar da onlardan yüzlerini çevirerek geçerler.”40 
ayetleriyle bu hakikate dikkat çekmiştir.  

İnsanların gönüllerinin kapalı olmasının yanı sıra, kilisenin baskıları 
sebebiyle Batı’da İslam, kılıç dini olarak lanse edilmiş, özellikle ruhban 
sınıfındaki din adamları halkın hakikatlerle buluşmasına engel olmuşlar. 
Örneğin, et-Tevbe 9/34. “ ُنمَاٰ نَیذَّٖلا اھَُّیَا آَی  لَاوَمَْا نَوُلكُْأَیَل نِاَبھُّْرلاوَ رِاَبحَْلاْا نَمًِ اریثٖكَ َّناِ اوٓ

ِّٰ� لِیبٖسَ يفٖ اھََنوُقفِنُْی لاَوََ ةَّضفِلْاوَ بَھََّذلا نَوزُنِكَْی نَیذَّٖلاوَ ِّٰؕ� لِیبٖسَ نْعَ نَوُّدصَُیوَ لِطِاَبلْابِ سِاَّنلا  مْھُرْشَِّبَف ۙ
مٍۙیلَٖا بٍاَذَعبِ ” “Ey iman edenler! Bilin ki Yahudi din bilginlerinin ve Hristiyan din 

adamlarının birçoğu halkın mallarını haksızlıkla yerler ve Allah yolundan 
alıkoyarlar. Altın gümüş biriktirip Allah yolunda harcamayanları elem veren 
bir azapla müjdele!”41  ifadesi, sadece oryantalistlerin değil aynı zamanda din 
adamlarının da aynı amaca hizmet ettiklerini ortaya koymaktadır. Bu dönemde 
yapılan İslami araştırmalara yine kilise tarafından, 1973 yılında Paris’te 
düzenlenen Uluslararası Oryantalistler Konferansı’nda Oryantalist teriminin 
artık kullanılmaması kararı alınmıştır.42 Her ne kadar isim değişmiş olsa da, 
farklı adlar altında aynı emeller devam etmiştir. Nitekim günümüzde dahi 
çeşitli oryantalist dernekler ve kongreler çağın gereksinimlerini dikkate alarak 
isimlerini değiştirmişlerdir, fakat faaliyetlerini aynı hızla, hatta daha 
profesyonelce sürdürmektedirler. Bu alandaki çalışmalarıyla bilinen pek çok 
enstitü Avrupa ve Amerika üniversitelerinde varlığını devam ettirmektedir. 
Zira emperyalizm ve misyonerlik, bütün dünyada olduğu gibi Doğu’nun 

 
39 el-Hac 22/46. 
40 Yûsuf 12/105. 
41 et-Tevbe 9/34. 
42 Bulut “Oryantalizm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 33/428-437.  



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

84 

çeşitli bölgelerinde -özellikle de Ortadoğu’da- menfaatlerinin devamı için 
çalışmayı sürdürmekte; bu maksatla bölge devletleri ve toplumları hakkında 
yapılacak araştırmalar ile araştırmacılar desteklenmektedir.43 

Oryantalizmin bakış açısı ve düşünsel temelleri belirli kurallar 
çerçevesinde yeniden yapılandırıldığında, Doğu ile Batı arasındaki ilişkilerde 
birtakım değişim ve dönüşümler yaşanabilir. Ancak böyle bir dönüşüm, 
beraberinde güç dengelerinin de değişimini getirecektir. Nitekim Said’in, 
Batı’nın Doğu hakkında söylediği her şeyi oryantalizmle ilişkilendirdiği 
söylenebilir. 

3. Oryantalistlerin Kıraatle İlgili Değerlendirmeleri 

İslam inanç ve ilim geleneğine göre kıraatler, Kur’ân-ı Kerîm’in Hz. 
Peygamber tarafından talim edilen farklı vecihlerdeki okunma biçimlerini 
ifade etmektedir. Bu kıraatlerin tamamı, sahih ve mütevâtir rivayet yollarıyla 
doğrudan Hz. Peygamber’e nispet edilmektedir. Müslüman âlimler, 
kendilerine mütevâtir tariklerle intikal eden bu okuyuşları büyük bir titizlikle 
muhafaza etmiş; rivayet ve isnat esasına dayalı bir aktarım anlayışıyla 
nesilden nesile naklederek günümüze kadar ulaştırmışlardır. Bu çerçevede 
İslam ilim geleneğinde, kıraatlerin kaynağının bizzat Hz. Peygamber olduğu 
hususunda açık ve yerleşik bir kabulün bulunduğu görülmektedir.  

Batılı araştırmacıların Kur’ân-ı Kerîm’e dair ele aldıkları başlıca 
meselelerden biri de farklı kıraatler konusudur. Oryantalist literatürde, Kur’ân 
kıraatleri çoğu zaman metnin teşekkülü ve güvenilirliği bağlamında 
tartışılmış; bu çerçevede çeşitli asılsız iddialar ileri sürülmüştür. Söz konusu 
iddiaların bir kısmı, kıraat farklılıklarının mahiyetine ve kaynağına ilişkin 
şüpheler üretmeyi amaçlayan olumsuz yaklaşımlar içermektedir. 

Bu başlık altında, tarihsel süreç içerisinde oryantalist araştırmacılar 
tarafından dile getirilen söz konusu asılsız iddiaların bir kısmı ele alınacak; 
bunun yanı sıra çağdaş Batılı akademisyenlerin kıraatlere ilişkin 
değerlendirmelerine de yer verilecektir. İlgili görüşler ortaya konulduktan 
sonra, İslam ilimleri geleneği çerçevesinde bu iddialara verilen cevaplar 
değerlendirilecek ve mesele, rivayet, isnat ve usûl esasları dikkate alınarak 
bütüncül bir bakış açısıyla ele alınacaktır. 

Leemhuis başta olmak üzere bazı modern ve çağdaş Batılı araştırmacılar, 
kıraat farklılıklarının, Kur’ân-ı Kerîm’in Hz. Peygamber’e Cebrâil (a.s) 

 
43 Bulut “Oryantalizm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 33/428-437.  



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

85 

aracılığıyla yedi harf üzere indirildiğine dair rivayetlerle irtibatlı olduğunu 
ileri sürmüşlerdir.44 Bu yaklaşımı benimseyen bazı araştırmacılar, buradan 
hareketle sahih kıraatlerin sayısının yedi ile sınırlı olduğu sonucuna 
ulaşmışlardır. Bununla birlikte Gade, yedi harf kavramının hangi unsura 
delalet ettiği hususunda literatürde açık ve üzerinde ittifak edilmiş bir 
açıklamanın bulunmadığını vurgulamakta; İslam ilim geleneğinde bu 
rivayetin mahiyetine dair farklı ve birbirinden ayrılan yorumların mevcut 
olduğuna dikkat çekmektedir. Ayrıca Gade, kıraatler arasındaki farklılıkların 
temel sebebini, Kur’ân hükümlerinin anlam ve etki bakımından pekiştirilmesi 
ve açıklığa kavuşturulması şeklinde değerlendirmektedir.45 

İbn Mücâhid üzerine müstakil çalışmalar yapan Melchert, onun Kıraat-ı 
Sebʿa anlayışının teşekkülünde belirleyici bir rol oynadığını belirtmekte ve bu 
çerçevede İbn Mücâhid’i söz konusu geleneğin kurucu figürü olarak 
değerlendirmektedir. Melchert’e göre İbn Miksem ve İbn Şenebûz, yerleşik 
kıraat anlayışını dönüştürmeye yönelik girişimlerde bulunmuş; ancak bu 
çabalar, İbn Mücâhid’in öncülüğünde şekillenen ana akım tarafından kabul 
görmemiştir. Ayrıca Melchert, İbn Mücâhid öncesi dönemde kıraat 
farklılıklarının büyük ölçüde dilciler tarafından aktarıldığını, İbn Mücâhid 
sonrasında ise hadis ehlinin kıraat alanında daha belirgin bir konuma 
yükseldiğini vurgulamaktadır. Bu bağlamda Melchert, İbn Mücâhid ve onu 
takip eden çevrelerin, kıraatlerin tespitinde dil merkezli yaklaşımlara mesafeli 
bir tutum benimsediklerini ifade etmektedir.46 

Leemhuis, Mekkî b. Ebî Tâlib’in bir kıraatin sahih kabul edilebilmesi için 
üç temel şart ileri sürdüğünü belirtmekte ve bu şartları sistematik biçimde 
tasnif etmektedir. Buna göre birinci kategoride yer alan kıraat, Hz. 
Peygamber’e sahih bir senetle ulaşan, Arap dilinin kurallarına uygun olan ve 
aynı zamanda Mushaf hattıyla örtüşen okuyuş biçimidir. Bu üç şartın birlikte 
gerçekleştiği kıraatler sahih kabul edilmekte ve bunlarla okunması meşru 
görülmektedir. İkinci kategoride ise nakil ve Arapçaya uygunluk şartlarını 
taşımasına rağmen Mushaf hattına uygun olmayan kıraatler yer almaktadır. 
Mekkî’ye göre bu tür kıraatlerle tilavet edilmesi caiz değildir; ancak bu 
okuyuşlar hakkında ne kesin olarak sahihlik ne de kesin olarak yokluk hükmü 
verilebilmektedir. Üçüncü kategori ise sahih bir nakle dayanmayan, Arap 
diline uygunluğu bulunmayan; buna karşılık Mushaf hattıyla örtüşen 
okuyuşları kapsamaktadır. Mekkî, bu nitelikleri taşıyan kıraatlerin kabul 

 
44 Readings of the Qur’ân Leemhuis, Jane Dammen Mcauliffe Ed. Encyclopedia of the Qur’an (Köln: Brill, 2001), 1/354. 
45 Recitation of The Qur’ân Gade, Jane Dammen Mcauliffe Ed. Encyclopedia of the Qur’an, (Köln: Brill, 2001), 372-373. 
46 Christopher Melchert, İbn Mujahid and the Establishment of Seven Qur’ânic Readings, 5. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

86 

edilemez olduğunu açıkça ifade etmektedir. Leemhuis, Mekkî’nin bu tasnifini 
temellendirirken Taberî’den delil getirdiğini de özellikle vurgulamaktadır.47 

İbnü’l-Cezerî, en-Neşr adlı eserinde Mekkî’nin kıraatlerin sahihliğine dair 
ortaya koyduğu ölçütleri tasdik etmekte ve bu yaklaşımın daha önce Ebû Amr 
ed-Dânî tarafından da dile getirildiğini belirtmektedir. Buna karşılık Nöldeke, 
sahih senet şartına ilişkin farklı bir değerlendirme ileri sürmekte; bu şartın 
hicrî ikinci yüzyılda ortaya çıktığını ve zamanla kıraatlerin sahihliğini 
belirlemede en önemli ölçüt hâline geldiğini savunmaktadır. Ancak bu 
yaklaşımın tarihsel verilerle tam olarak örtüşmediği görülmektedir.48  

Nöldeke, kıraat imamlarını da incelemiş; onların sistemlerini 
değerlendirirken meşhurluk unsurunu belirleyici bir kriter olarak ön plana 
çıkarmıştır. Bu çerçevede kıraat imamlarını üçlü bir tasnife tâbi tutmuş, ikinci 
ve üçüncü grupta yer alan râvilerin daha az meşhur olduğunu ifade etmiştir. 
Ona göre Nâfiʿ ve Âsım en fazla saygı gören kıraat imamları arasında yer 
almakta; bunları sırasıyla Yaʿkûb, Aʿmeş ve Hişâm takip etmektedir.49 Benzer 
değerlendirmelere Leemhuis’in çalışmalarında da rastlanmaktadır. Bu durum, 
modern oryantalist yaklaşımların, kıraatlerin tasnifi ve değerlendirilmesi 
noktasında klasik İslam anlayışından belirli ölçülerde etkilendiğini 
göstermektedir. Son olarak belirtilmelidir ki gerek yedili gerekse onlu kıraat 
sisteminde, bir kıraatin sahih kabul edilebilmesi için sahih nakil, Arap diline 
uygunluk ve Mushaf hattına mutabakat şeklinde ifade edilen üç temel şartın 
birlikte gerçekleşmesi gerekmektedir.50 

Kıraat âlimlerinin, bir okuyuşun senet yapısını ve sahihlik derecesini tespit 
ederken gösterdikleri ilmî titizlik, klasik kaynaklarda açık biçimde 
görülmektedir. Bu çerçevede kıraatlerin kabulünde yalnızca bir okuyuşun 
yaygınlık kazanmış veya meşhur hâle gelmiş olması yeterli görülmemiş; sahih 
nakil, Arap diline uygunluk ve Mushaf hattına mutabakat gibi nesnel ölçütler 
esas alınmıştır. Buna karşılık bazı Batılı araştırmacıların, kıraatlerin 
meşruiyetini yalnızca kıraat imamlarının şöhretiyle açıklamaya çalışmaları 
yahut sahih senet şartının hicrî ikinci asırdan sonra ilave edilmiş bir kriter 
olduğu yönündeki imaları, tarihsel ve ilmî verilerle tam olarak 
örtüşmemektedir. 

 
47 İshak Kızılaslan, Çağdaş Oryantalizm ve Kıraat İlmi-The Encyclopedia of the Qur’an Örneği (İstanbul: İlahiyat 

Yayınları, 2001), 350. 
48 İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 1/9-13. 
49 Theodore Nöldeke, Kur’an Tarihi, trc. Muammer Sencer (İstanbul: İlke Yay., 1970), 529. 
50  İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 1/9-14 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

87 

Bu tür yaklaşımlar, kıraat ilminin kendi iç metodolojisini ve erken 
dönemlerden itibaren oluşmuş rivayet disiplinini yeterince dikkate 
almamaktan kaynaklanmaktadır. Nitekim İslam ilim geleneğinde kutsal 
metnin korunması, sıkı bir isnat ve rivayet sistemiyle teminat altına 
alınmışken; Batı’da kutsal metinlerin tarihsel aktarımı çoğu zaman böyle 
bütüncül ve sistematik bir disipline dayanmamıştır. Bu farklı tarihsel 
tecrübelerin göz ardı edilmesi, kıraat ilmine yönelik değerlendirmelerde 
indirgemeci ve isabetten uzak sonuçların ortaya çıkmasına zemin 
hazırlamaktadır. 

SONUÇ VE ÖNERİLER 

Vahiy meleği Cebrâil’in (a.s), Hz. Peygamber’le buluşarak vahyedilecek 
bölümü ona okuması ve Hz. Peygamber’in dinlemesi; ikinci aşamada ise Hz. 
Peygamber’in ezberden okuması ve Cebrâil’in (a.s) dinlemesi, tedrisatta “arz” 
ve “semâ” usulünü oluşturur. Burada vahyin doğru aktarılması ve doğru 
algılanması birincil hedef olarak belirlenmiş, ikincil olarak da eğitimde 
uygulanması gereken aşamaların vazgeçilmezliğine işaret edilmiştir. Eğer 
Kur’ân, oryantalistlerin iddia ettiği gibi vahiy ürünü değilse, o hâlde 
Cebrâil’in (a.s) Hz. Peygamber’e; Hz. Peygamber’in de Cebrâil’e (a.s) 
okuması nasıl açıklanabilir? Şüphesiz bütün bunlar, itikadî meseleler olup 
insanların söylemleriyle değişikliğe uğramaz. Nitekim özelde fertlerin, 
genelde ise toplumların Kur’ân’la olan ilişkileri çeşitli şekillerde 
gerçekleşmiştir. Örneğin, Kur’ân’a gönlünü açmak ve ona kalpte müstesna bir 
yer ayırmak imanla mümkündür. Ona ittiba etmek, onun ahkâmıyla amel 
etmek ve onunla fiilî bir bağ kurmak teslimiyetle gerçekleşir. Onun anlam ve 
muhtevasını idrak etmek, onunla zihnî irtibat kurmak ise ilimle mümkündür. 
Onu okumak suretiyle lafzî bağ kurmak, tilâvet kurallarını ve tecvidi dikkate 
almakla gerçekleşir. Ona tazim ve hürmet göstermek ve onunla ruhî bağ 
kurmak ise ahlakla mümkündür. Bütün bunlar, Kur’ân’a yaklaşımın tek yönlü 
olmaması gerektiğini; aksine çok boyutlu bir bakışla ele alınmasının zorunlu 
olduğunu göstermektedir. 

Kur’ân-ı Kerîm’in Hz. Peygamber vasıtasıyla insanlığa aktarımı da çeşitli 
şekillerde olmuştur. Zira o, kendisine indirilen âyetleri ashâbına hem tebliğ ve 
tebyîn etmiş hem de kayda geçirmek suretiyle yazılı hale getirmiştir. Bunlarla 
yetinmemiş her ramazan ayında o ana kadar kendisine indirilen ayetleri 
Cebrâil’e (as) arz etmiş ve bu arzalarda Hz. Peygamber’in ashâbı da hazır 
bulunmuştur. Her ne kadar sahâbe, Cebrâil’in (a.s) Hz. Peygamber’e 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

88 

okumasına şahit olamamışsa da Hz. Peygamber’in Cebrâil’e (a.s) okumalarına 
şahit olmuşlardır. Hz. Peygamber’in vefatından sonraki süreçte de öncelikle 
Hz. Ebû Bekir tarafından Kur’ân nüshalarının toplanıp Mushaf’a 
dönüştürülmesi, sonrasında Hz. Osman döneminde Mushafların istinsahı bu 
işlerin ehil kişi ve komisyonlar marifetiyle yaptırılması Kur’ân’ın diğer 
eserlerden farklı olup Allah kelâmı olduğunu ortaya koymaktadır. Bundan 
sonraki süreçte bazı hareke ve noktalama çalışmalarının ardından Kur’ân-ı 
Kerîm nesilden nesile şifahi ve yazılı olarak mütevâtir bir yolla gelmiştir. 
Bütün bunlara rağmen Oryantalistler Kur’ân’ın intikal aşamalarının her biri 
için şüphe uyandırıcı yalan beyanlar üretmeye devam etmişlerdir.  

Şu hususu ifade etmek gerekir ki, Oryantalizmin tüm bu çalışmalarının 
arka planında Müslüman ülkeleri sömürmek, onların zihninde inanç 
problemleri oluşturmak ve onları kendi egemenlikleri altına almak vardır. Bu 
bakımdan, şimdiye kadar yayımlanan oryantalist literatüre hâkim olmak bir 
bakıma önemlidir. Bu, şu açıdan önemlidir: Müslüman coğrafyada İslam’a, 
Kur’ân’a ve kendisine indirilen Hz. Peygamber’e dil uzatanlar, acaba hangi 
kaynaklardan beslenerek bu iftiraları atmaktadırlar? Diğer bir ifadeyle, 
oryantalist düşünceli ve Müslüman kimliği taşıyan yazarlar kimlerdir? 
Maalesef, bu tür şahıslar asıl kaynaklara ulaşamayan genç beyinleri 
zehirleyebiliyor ve mesnetsiz dayanaklardan güç alarak İslam’a dil 
uzatmaktan geri durmuyorlar. 

Araştırmada, oryantalizmin özellikle Kur’ân’la ilgili çalışmalar ele 
alınmış, fikri planda oryantalistlerin zihin yapılarının daha iyi anlaşılması 
birçok müellif üzerinden mesele incelenmiştir. Neticede Hz. Peygamber’in, 
Kur’ân metnini İslam öncesi kutsal metinlerden aldığı iddiasının asılsız oluşu 
anlaşılmış, Kur’ân ayetlerinin o dönemde zirveye ulaşmış Arap şiirinden 
alındığı iddiası da bizzat Kur’ân tarafından çürütüldüğü görülmüştür. 

 

 

 

 

 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

89 

KAYNAKÇA 
Ahsan, M. Manazır. “Richard Bell”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi c. 5, 1992, 423-424. 

İstanbul: TDV Yayınları. 
Ar, Merve. “İslamofobik Kurguda Oryantalizmin Rolü”. İlahiyat 5 (2021), 159-175. 
Aydın, Mehmet. Müslümanların Hristiyanlığa Karşı Yazdığı Reddiyeler ve Tartışma Konuları. 

Konya: b.y.y., 1989. 
Birışık, Abdulhamit. “George Sale”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. c. 36, 2009, 24-25. 

İstanbul: TDV Yayınları. 
Bulut, Yücel. “Oryantalizm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. c. 33, 2007, 428-437. 

İstanbul: TDV Yayınları. 
Bulut, Yücel. “Oryantalizmin Tarihsel Gelişimi Üzerine Bazı Değerlendirmeler”. Marife Dini 

Araştırmalar Dergisi 2/3 (2002), 13-38.  
Cerrahoğlu, İsmail. “Oryantalizm ve Batıda Kur’an ve Kur’an İlimleri Üzerine Araştırmalar”.  

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 31/1-4, (1989), 95-136. 
Demirci, Mehmet. “Vahiy Esnasında Hissedilen Çınlama Sesi: Salsaletü’l-Ceres”. Tefsir 

Araştırmaları Dergisi 5/2 (Ekim 2021), 634-660. 
Dudenredaktion. “Duden-Die Deutsche Rechtschreibung”. Mannheim: Dudenverlag, 2006. 
Gade, Recitation of The Qur’ân. Jane Dammen Mcauliffe Ed. Encyclopedia of the Qur’an. Köln: 

Brill, 2001. 
Göksoy, İsmail Hakkı. “Christiaan Snouck-Hurgronje”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

c. 37, 2009, 340-341. İstanbul: TDV Yayınları. 
Görgün, Hilal. “Theodor Nöldeke”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. c. 33, 2007, 217-218. 

İstanbul: TDV Yayınları. 
Harman, Ömer Faruk. “Yuhannâ ed-Dımaşkî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. c. 43, 

2013, 580-582. İstanbul: TDV Yayınları.  
Kızılaslan, İshak. Çağdaş Oryantalizm ve Kıraat İlmi-The Encyclopedia of the Qur’an Örneği. 

İstanbul: İlahiyat Yayınları, 2001. 
Koça, Mustafa Tarık. Kur’an’a Oryantalist Yaklaşım – Richard Bell Örneği. Konya: Necmettin 

Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı, Yüksek 
Lisans Tezi, 2024. 

Kutluer, İlhan. “Alfred Guillaume”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi.  c. 14, 1996, 175–
177. İstanbul: TDV Yayınları. 

Küçüksucu, Fatma Berva. Oryantalizmin Kıraat İlmine Bakışı: Goldziher’in “Schools of Koranic 
Commentators” Kitabı Özelinde İnceleme. Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı, Doktora Tezi, 2025. 

Leemhuis, Readings of the Qur’ân. Jane Dammen Mcauliffe ed. Encyclopedia of the Qur’an. Köln: 
Brill, 2001. 

Nöldeke, Theodore. Kur’an Tarihi, trc. Muammer Sencer. İstanbul: İlke Yay., 1970. 
Ömer, Ahmed Muhtar Abdulhamid. Muʿcemu’l-Luġati’l-ʿArabiyyeti’l-Muʿâṣırati. Suudi Arabistan: 

ʿÂlemu’l-Kütüb, 2008. 
Özbek, Ömer. Karşılaştırmalı Kıraat İlmi Meseleleri. Kayseri: Kimlik Yayınları, 2019. 
Ömer Özbek, “Kur’an’ı Okuma ve Anlamanın Niteliği Üzerine”, Al Farabi Uluslararası Sosyal 

Bilimler Dergisi 4/4 (2019), 94-107. 
Parlakışık, Ahmet. Oryantalizmin Soruları. İstanbul: b.y.y., 1995. 
Peterson, J. The Scientific Work of Snouck Hurgronje. Leiden: b.y.y., 1957. 
Sahas, Daniel J. John of Damascus on Islam: The Heresy of the Ishmaelites. Leiden: b.y.y., 1972. 
Said, Edward W. Orientalism. New York: Vintage Books, 1979. 
Said, Edward W. Oryantalizm (Doğubilim): Sömürgeciliğin Keşif Yolu. çev. Nezih Uzel. İstanbul: 

İrfan Yayımcılık, 1998. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

90 

Sönmezsoy, Selahattin. Kur’an ve Oryantalistler. Ankara: Fecr Yayınları, 1998. 
Taşpınar, İsmail. “Theodore Ebû Kurre”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. c. 41, 2012, 83–

84.  İstanbul: TDV Yayınları. 
Topuzoğlu, Tevfik Rüştü. “Arthur John Arberry”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. c. 3, 

1991, 348-349. İstanbul: TDV Yayınları. 
Turner, Bryan S. Oryantalizm, Postmodernizm ve Globalizm. çev. İbrahim Kapaklıkaya. İstanbul: 

Anka Yayıncılık, 2002. 
Zakzûk, M. Hamdi. el-İstişrâk ve’l-halfiyyetu li’s-sirâi’l-hadârî. Kahire: Dâru’l-Maʿrife, 1997. 
Zakzûk, M. Hamdi. Oryantalizm veya Medeniyetler Hesaplaşması. çev. Abdülaziz Hatip. İzmir: 

Akademi Yayınları, 2006. 
 
  



 
 

BÖLÜM 5: EL-FETÂVA’L-VELVÂLİCİYYE'NİN İBADETLER 
BÖLÜMÜNDE YER ALAN FIKIH KAİDELERİNİN ANALİZİ 

Menderes Gürkan*, Atiqurrahman Sabiry** 

 

GİRİŞ 

İslam hukuku gerek menşei gerekse de sistemi itibariyle diğer hukuk 
sistemlerinden farklılık gösterir. Hz. Peygamber'in(a.s.) nübüvveti ile birlikte 
vücut bulmaya başlayan İslam hukuku sonraki dönem ve nesillerde gelişerek 
zengin bir içerik ve literatüre sahip olmuştur. İslam hukuku bünyesinde pek 
çok alt disiplin ve bu disiplinlere ilişkin literatür çeşidi olmakla birlikte İslam 
hukukunun usül ve furû olmak üzere iki temel disiplini vardır.  "Muhtelif-
muayyen olayların müşterek mahiyetini tespit eden genel ifade ve hüküm " 
şeklinde tanımlanan fıkıh kuralları veya külli kaideler yeni hükümlere ulaşma 
ve bu hükümler arasında tutarlılık sağlamada önemli bir rol üstlenmiştir.  Fıkıh 
kuralları, İslam hukukunda yeni problemlerin hükmünü tespit edip çözüme 
kavuşturmada fakihlerin çokça müracaat ettiği deliller arasında yer alır. İslam 
hukukunun ilk dönemlerinde sözlü olarak bilinen ve kullanılan fıkıh kaideleri 
zaman içerisinde ya fıkıh eserlerinin içerisinde ya da müstakil eserler 
içerisinde telif edilerek yazıya dökülmüş ve yaygınlık kazanmıştır. Hanefi 
fıkhında külli-fıkıh kaideleri öncelikle İmam Muhammed eş-Şeybânî’nin 
kitaplarında yer almaya başlamış ve süreç içerisinde gelişerek fıkıh ve fetvâ 
literatüründe etkin olarak kullanılmaya devam edilmiştir. 

Ebûl-Feth el-Velvâlicî (ö. 540/1146), el-Fetâva’l-Velvâliciyye adlı 
eserinde yer alan fetvaların delillendirilmesinde fıkıh kaidelerinden fazlaca 
istifade etmiştir. Ebûl-Feth el-Velvâlicî'nin bu eseri telif edildiği dönemden 
itibaren ilim çevrelerinin ilgisini çekerek geniş bir coğrafyada kendisinden 
istifade edilmiş, müftülerin fetva kitabı haline gelmiş ve Osmanlı'nın son 
döneminde hazırlanan Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye'nin kaynakları arasında da 
yer almıştır. Esinini Kurân ve onun isimlerininden1 alan el-Velvâlicî, Kur'an 

 
* Doç. Dr. ERÜ İlahiyat Fakültesi, İslam Hukuku Anabilim Dalı Öğretim Üyesi, mgurkan@erciyes.edu.tr. ORCİD: 

0000-0002-1855-7419. 
** Öğretim Görevlisi, Takhar Üniversitesi Şeriat Fakültesi Fıkıh ve Hukuk Anabilim Dalı, Afganista, 

Atiqurrahmansabiry@gmail.com  ORCİD: 0009-0006-7272-6953. 
1 Yakup Uzun, Kur'an’ın İsimleri Bağlamında Kur'an Okuma, Ed. Ömer Özbek, (İstanbul: Fecr Yayınları, 2023), 158-

171. 

mailto:mgurkan@erciyes.edu.tr
mailto:Atiqurrahmansabiry@gmail.com


TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

92 

ve sünnet temelli oluşturduğu kitabının fıkıh kaidelerini özenle 
temellendirmesiyle de önem arz etmektedir. 
 

Bu çalışma; Ebûl-Feth el-Velvâlicî'nin el-Fetâva’l-Velvâliciyye adlı 
eserinin abdest, namaz, zekât, oruç ve hac bölümlerinde yer alan fıkıh 
kaidelerinin tespiti ve bu kaidelerin analizini hedeflemektedir. Bu kaideler 
genel itibariyle "ihtiyat, zaruret, zaruretlerin kendi miktarınca takdir olunması, 
zorluğun giderilip kolaylaştırılması, umûmu’l-belvâ/kaçınılması zor olan 
durum, katîliğin şüphe ile ortadan kalkmaması, mal sahibinin zekât 
sorumluluğu için öncelikle kendi ihtiyaçlarını gidermesi, kaçınılması 
mümkün olmayan şeylerin cevaz alanına girmesi" vb. fıkhî değerler 
çerçevesinde oluşmuştur. Çalışmamızın temel hedefi mezkûr eserin ilgili 
bölümlerinde yer alan bu kaidelerin örneklem usulüyle tespiti ve fıkıh 
problemlerinin çözümünde kendilerinden ne şekilde istifade edildiğinin 
analizinin yapılmasıdır. 

Fıkıh ilminde, zaman ve süreç içerisinde farklılık ve şartların 
değişkenliğine bağlı olarak meseleleri çözüme kavuşturabilme ve fıkhın 
uygulanabilme imkânı için fıkıh usulü ilminin yanı sıra umumî-külli 
prensipler/kaideler geliştirilmiştir. Bu külli fıkıh kaideleri yeni meselelerin 
çözüme kavuşturulmasında bir delil gibi işlev görmesinin yanı sıra fıkhın 
bütünlük içerisinde tutarlı bir yapı kazanmasında da önemli rol oynamıştır.  
İlk dönemlerde bu umumî kaideler sözlü olarak dilden dile aktarılırken fıkhın 
tedvin dönemi sürecinde ise fıkıh kitaplarında yazılı olarak yer almaya 
başlamıştır. Hanefî mezhebi özelinde, özellikle İmam Muhammed (ö. 
189/805)'in telif ettiği altı temel fıkıh eserinde2 bu kaidelerin sıklıkla 
kullanıldığı ve meselelerin hükümleriyle irtibatlandırıldığı söylenebilir.3  

Fıkhın tedvin döneminde Kerhî (ö. 340/952) ve Debûsî (ö. 430/1039) gibi 
Hanefî fakihlerin eserlerinde4 genel kural anlamında “kaide” kelimesi yerine 

 
2 İmam Muhammed'in bu eserleri; "1. el-Asl, 2. el-Câmiu's-sağîr, 3. el-Câmiu'l-kebîr, 4. es-Siyeru'l-kebîr, 5. es-Siyeru's-

sağîr ve 6. ez-Ziyâdât'tır. Bu eserler rivayet açısından kuvvetli bulunduğundan dolayı 'zâhiru'r-rivâye' ve içeriği de 
Hanefi fıkhının temelini teşkil ettiğinden dolayı 'mesâilü’l-usûl/el-usûl' diye adlandırılmıştır. Fazla bilgi için bkz. Eyyüp 
Said Kaya, "zâhirü’r-rivâye", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 44/101-102. 
İmam Muhammed'in hayatı ve diğer eserleri hakkında fazla bilgi için bkz. Ahmet Özel, Hanefi Fıkıh Alimleri ve Diğer 
Mezheplerin Meşhurları, (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 4. Baskı, 2014), 24-27; Aydın Taş, "Şeybânî, Muhammed b. 
Hasan", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 39/38-42. 

3 Benzer görüş ve değerlendirmeler hakkında bkz. Mustafa Baktır, "Kaide", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 
(İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 24/207, (205-210). 

4 Kerhî ve Debûsî'nin hayatı, mezkur eserlerinin tanıtımı, hilaf ilmi içerisindeki konumu ve Kerhî'nin Risâle'si ve 
Debûsî'nin Tesîsü’n-Nazar'ının tercümeleri için bkz. Ebu Zeyd ed- Debûsî, Mukayeseli İslam Hukuk Düşüncesinin 
Temelleri, çev. Ferhat Koca, (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2002), 1-303. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

93 

“asıl”5 lafzının kullanıldığı, fıkha dinamizm ve işlerlik kazandıran bazı 
asılların/kaidelerin bir araya getirildiği görülmektedir.6 Bu umumî 
prensipler/asıllar daha sonra fakihler tarafından “fıkıh kaideleri veya küllî 
fıkıh kaideleri” ismiyle ifade edilmiştir.7 Başlangıçta fıkıh kaideleri, fıkıh 
eserleriyle birlikte 'fetvâ, nevâzil, eşbah ve nezâir, hilaf, furuk, kavâid' 
kitaplarında dağınık bir şekilde yer almıştır.  Zaman içerisinde bu kaideler, her 
mezhebin ilgisini çekmiş ve hemen her mezhep bilgini fıkıh alanında 
kullanılan fıkıh kaidelerini telif edip bir araya getirmeye çalışmıştır. Sonuçta 
bu kaidelerin yer aldığı eserler8 İslam hukuku içerisinde müstakil bir disiplinin 
literatürü halini almıştır.  

Fıkıh eserlerinde yer alan fıkıh kaidelerinin sayısı hususunda bir görüş 
birliğinin olmadığı ve fıkıh eserlerinde farklı sayıda kaidelere yer verildiği 
görülmektedir.9 Fıkıh eserlerinde farklı sayıda kaidenin yer almasının nedeni; 
fıkıh kaidelerinin tespitinin fakihlerin re'y ve içtihadı ile benzer meseleleri bir 
kaide altında toplama isteği etkin olmuştur. Şöyle ki bu husus, fakihler 
arasında nasların delaleti hususunda farklı görüşlerin olması, fıkıh 
mezheplerinin fıkhi görüşlerinde ihtilafların bulunması, naslar ile irtibatı 
kurulamayan yeni meselelerin bir kurala bağlanarak çözülme isteği vb. 
etkenler ile yakın alakalıdır.  Bu hususun bir başka nedeni ise fıkhın tüm 
konularını kapsayan fıkıh kaideleri ile fıkhın özel bir konusu hakkında 
belirlenen kaidelerin ayırımının yapılıp yapılmamasıdır.  

 
5 Ebü’l-Hasen Ebü’l-Usr Fahrü’l-İslâm Alî b. Muhammed b. el-Hüseyn b. Abdilkerîm el-Pezdevî (ö. 482/1089) ve Ebû 

Hafs Necmüddîn Ömer b. Muhammed b. Ahmed en-Nesefî es-Semerkandî (ö. 537/1142), Usûlü’l-Pezdevî me’a mâ 
yelîhi Usûlu’l-Kerhî, (Mir Muhammad Kütüphane Karaçî, Pakistan, bt.), 367-376; Ebû Zeyd Ubeydullāh (Abdullāh) b. 
Ömer b. Îsâ ed-Debûsî, Tesîsü’n-Nazar, thk, Mustafa el-Kabbânî, (Dârü İbn Zeydun, Beyrut, b.t.y.), 11, 14, 22. 

6 Kerhî, 'er-Risâle/Usûlu’l-Kerhî' adlı risalesinde 39 asıl/kaideye; Debûsî, Tesîsü’n-Nazar'da 85 asla yer vermektedir. Bu 
kaideler usül ve çoğunlukla da furû fıkıh ile ilgili olup ilk dönem mezhep kurucu fakihleri arasındaki görüş 
farklılıklarının da dayanakları mesabesindedir. Fazla bilgi, bu asılların ne olduğu ve çevirisi için bkz. Debûsî, 
Mukayeseli İslam Hukuk Düşüncesinin Temelleri, çev. Ferhat Koca, 71-275. 

7 Fıkıh kaidelerinin oluşma süreci hakkında benzer değerlendirmeler için bkz. İsmail Hakkı İzmirli, Tartışmalar 
Bilimi(İlm-i Hilaf), notları ekleyerek sadeleştiren: Ali Duman, (Malatya: Kubbealtı Yayıncılık, 2001), 158-160. 

8 Külli fıkıh kurallarının yer aldığı bazı literatür hakkında bkz. Ahmet Yaman, "Bir Kavram Olarak “Fıkıh Kâideleri” ya 
da İslam Hukukunun Genel İlkeleri", Marife, yıl:1, sayı:1, (Konya, 2001), 68-75 (49-75); Necmettin Kızılkaya, Hanefî 
Mezhebinde Kavâ‘id İlmi ve Gelişimi, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Temel İslam Bilimleri, (Konya:2011), 181-302, (I-XVIII, 1-371); Necmettin Kızılkaya, Kâsânî'nin Bedâyi‘ İsimli 
Eserinde Kavâid'in Yeri, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İlâhiyat 
Anabilim Dalı, (İstanbul:2005), 71-87 (I-VII-1-372; Mustafa Yıldırım, Mecelle’nin Külli Kaideleri, (İzmir: İzmir 
İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2. bs., 2009), 25-27; Mustafa Baktır, "Kaide", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi,  24/208-209; Saffet Köse, İslâm Hukukuna Giriş, (İstanbul: Hikmetevi Yayınları, 2012), 246-250; Ahmet 
Temizkan, Fıkıh Külli Kaideler, Ders Notları, (Kayseri: 2019), 4-5. 

9 Fıkıh kaidelerinin sayısını kesin olarak tespit etmek zordur. Çünkü fıkıh eserleri çoğunlukla ayırım yapmadan genel ve 
özel fıkıh kaidelerini ayırt etmeden bir araya getirdiği için farklı sayıda fıkıh kaidesi fıkıh eserlerinde yer almıştır. Bazı 
fıkıh eserlerinde genel ve özel fıkıh kaidesi sayısının asgari 100'den az ve azami ise 1000'e yakın ve daha fazla olduğu 
ifade edilmektedir. Farklı fıkıh eserlerinde yer alan kaidelerin sayısı hakkında örnek olarak bkz. Mustafa Baktır, 
"Kaide", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 24/207-208; Abdullah Demir, “Külli Kaideler Ekolü”, Erzincan 
Binali Yıldırım Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, c. XI, sy. 1-2, 2007, 146 ( ss. 129-48). 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

94 

Bir örnek olması düşüncesiyle İbn Nüceym diye meşhur olan Hanefi fakih 
Zeynüddîn b. İbrâhîm b. Muhammed el-Mısrî (ö. 970/1563)10'nin fıkıh 
kaidelerini içeren eserleri çerçevesinde şunları söyleyebiliriz. İbn Nüceym'in 
el-Fevâʾidü’z-Zeyniyye fî meẕhebi (fıḳhi)’l-Ḥanefiyye ve sonra telif ettiği el-
Eşbâh ve’n-neẓâʾir isimli her iki eseri de genel ve özel fıkıh kaidelerini bir 
araya getirmektedir. İbn Nüceym, el-Eşbâh'ın 'el-Fennü's-sânî: el-Fevâid/ez-
Zavâbıt ve'l-İstisnâât' adlı ikinci kısmın girişinde el-Fevâʾidü’z-Zeyniyye'yi 
kastederek bu eserinde karışık bir şekilde 500 faideye/fıkha ilişkin özel 
kurallara yer verdiğini belirtmektedir.11 İbn Nüceym'in oğlu Ahmed ise 
babasının bu eserinde 1000'den fazla kaidenin yer aldığını belirtmektedir.12 
İbn Nüceym'in bu eserinin Ebu Ubeyde tarafından yapılan neşrinde ise toplam 
225 kaideye yer verildiği görülmektedir.13 İbn Nüceym'in konuya özel son 
eseri sayılan el-Eşbâh'ta kaideleri genel ve özel diye bir ayrıma gittiği 
görülmektedir. O, el-Eşbâh'ın birinci fenninde genel içerikli toplam 25 
kaideye yer vermekte ve 'el-Kavâid' nitelemesi yapmaktadır.14 Kitabının ikinci 
fenninde ise tüm fıkıh babları/konuları hakkında özel içerikli 'el-Fevâid: ez-
Zavâbıt ve'l-İstisnâât' ismiyle dar nitelikli kurallara yer vermektedir. İbn 
Nüceym, bu eseri ile esas itibariyle Hanefi mezhebinde yer alan fıkhi 
hükümleri bir kurala bağlama, farklı görüşlerin temellendirilmesini ispat 
etme, sorunlu meselelere getirilen hiyel/çareleri gösterme vb. hususları 
hedeflemektedir.  

İbn Nüceym özelinde de görüleceği gibi bu bağlamda süreç içerisinde tüm 
ferî konuların hükümlerini kuşatan kurallara 'kavâid/külli kaide' denirken 
fıkhın bir konusu etrafında oluşan kurallara ise 'zâbıt-zavâbıt' ismi 
verilmiştir.15 Diğer bir deyişle, çeşitli konulara ilişkin meselelerin 
ilişkilendirildiği külli kaidelere 'üst kural' ve bir konuya ait meselelerin 
ilişkilendirildiği zavâbıta ise 'alt kural' adını verebiliriz.16 Bu ve benzeri 

 
10 İbn Nüceym'in fakihliği ve eserleri hakkında fazla bilgi için bkz. Ahmet Özel, " İbn Nüceym, Zeynüddin", Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1999), 20/236-237; İbn Nüceym, el-Eşbâh ve'n-nezâir/ 
Hanefi Fıkhının Esasları, çeviri ve eleştirmeli metin. Osman Bayder, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Başkanlığı 
Yayınları, 2022, 19-44, çevirenin girişinden naklen, (1-1237). 

11 İbn Nüceym, el-Eşbâh ve'n-nezâir/ Hanefi Fıkhının Esasları, 474. 
12 İfade için bkz. İbn Nüceym, er-Resâilu'z-Zeyniyye fî mezhebi'l-Hanefiyye, tahkik. Muhammed Ahmed Serâc, Ali Cuma 

Muhammed, (Kahire: Dâru's-selâm, 1998-1999), 55.  
13 Eser ve eserde yer alan kaideler için bkz. İbn Nüceym, el-Fevâʾidü’z-Zeyniyye fî meẕhebi’l-Ḥanefiyye, nşr. Ebu Ubeyde 

Meşhur b. Hasan Âl-i Süleyman, (Dâru İbn Cevziyye, trs.), 1-206. 
14 İbn Nüceynm el-Eşbah'ta yer verdiği 25 kaideyi kendi içerisinde 6 ve 19 olmak üzere iki kısma ayırmaktadır. 6 kaidenin 

oluşturduğu ilk kısım temel/müstakil ana kaide nitelikli iken diğer 19 kaidenin ise genel ve özel nitelikli kaidelerden 
oluştuğu söylenebilir. Bununla birlikte hem birinci gurupta hem de ikinci gurupta yer alan kaidelerin ekserisi Mecelle'nin 
külli kaideleri arasında yer bulmuştur. Bu kaidelerin nelerden oluştuğu ve örnekler için bkz. İbn Nüceym, el-Eşbâh ve'n-
nezâir/ Hanefi Fıkhının Esasları, 48-62. 

15 Benzer değerlendirmeler için bkz. Saffet Köse, İslâm Hukukuna Giriş, 247. 
16 Fıkıh kaideleri arasında bu ayrım ve örnekler hakkında ben zer yaklaşım için bkz. Mehmet Erdoğan, 'Kâide, Zâbıta', 

Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, (İstanbul: EnsarNeşriyat,2005), 2. Baskı, 286, 615. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

95 

nedenlere bağlı olarak fıkıh eserlerinde kaidelerin sayısı hakkında farklı 
sayıların verildiği bilinmektedir. Fıkıh kurallarına ilişkin gerek nitelik gerekse 
nicelik açısından yaşanan bu sürecin Osmanlı Devleti’nde 1868-1876 yılları 
arasında hazırlanan eşya, borçlar ve yargı hukukunu konu edinen Mecelle-i 
Ahkâm-ı Adliyye17 ile tamamlandığını söyleyebiliriz. İbn Nüceym'in el-
Eşbâh'ının da kaynakları arasında yer alan Mecelle'nin giriş kısmında ilk 
madde fıkhın tanımı olmak üzere toplam 99 kaideye yer verilmiştir. İbn 
Nüceym'in el-Eşbâh'ında bulunan 25 külli kaidenin büyük çoğunluğuna 
aynıyla Mecelle'nin külli kaideleri arasında yer verildiği görülmektedir.  
Buradan hareketle, Mecelle ile fıkıh ilminin üst/külli fıkıh kaidelerinin bir nevi 
belirlenip sınırlandığı, bir araya getirildiği ve resmileştiği söylenebilir. 

Esas itibariyle fıkıh kaidelerinin varlığı İslam hukukuna özgü bir durum 
değildir. Bütün hukuk sistemlerinin ya benzer veya kendi sistemlerine özel 
kurallara sahip olduğu görülmektedir. Fıkıh tarihi içerisinde ortaya çıkan fıkıh 
kaideleri de fıkhın genel prensiplerini yansıtan ve tikel meselelerin 
hükümlerini kuşatan küllî ilkeler konumundadır. Bu niteliğe haiz olan fıkıh 
kaideleri mevcut fıkhî hükümlerin anlaşılmasına, fıkhın gelişmesine, 
uygulanabilmesine büyük oranda katkı sağlamıştır. Fıkıh kaidelerini, müstakil 
olan ve müstakil olmayan, kapsamı geniş ve kapsamı dar olan, üzerinde görüş 
birliği edilen ve edilmeyen gibi farklı açılardan çeşitlere ayırmak mümkündür. 
Bütün bu ayrımlarla birlikte, külli ve cüzî kaidelerin tüm yönleriyle bilinmesi 
hem mevcut fıkıh müktesebatının anlaşılmasına katkı vermekte hem de yeni 
meselelerin hükme bağlanmasına kaynaklık etmektedir. 

Fıkıh literatürünün hemen hepsinde farklı oranlarda fıkıh kaideleri 
bulunmaktadır. Fıkıh kaidelerini müstakil olarak bir araya getiren literatür 
haricindeki fıkıh eserlerinde de azımsanmayacak sayıda fıkıh kaidesine yer 
verildiği görülmektedir. Bu bağlamda, hicri beşinci yüzyılın sonu ve altıncı 
yüzyılın başında Belh’e bağlı Tohâristan bölgesinde yaşayan Hanefî fakih 
Ebûl-Feth el-Velvâlicî18 (467-540/1075-1146) de el-Fetâva’l-velvâliciyye adlı 
eserinde fetvaların açıklanmasında çok sayıda usül ve fıkıh kaidesinden 
istifade etmiştir.19 Bu eser, yazıldıktan sonra müftülerin fetva verirken 

 
17 Mecelle hakkında fazla bilgi için bkz. Mehmet Âkif Aydın, " Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 28/231-235. 
18 Ebûl-Feth el-Velvâlicî’nin hayatı ve fetâvâsı hakkında fazla bilgi için bkz. Ferhat Koca, " el-Fetâva’l-Velvâliciyye", 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 12/448-449. 
19 Muhammed b. Şedîd es-Sekafî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye'de yer alan külli kaidelerin tespitini konu edinen makalesinde 

fıkhın tüm konularını kuşatan ve " لك -tüm/bütün/her" kelimesiyle başlayan toplam 131 fıkıh kaidesinin varlığına işaret 
etmektedir. İlgili çalışma ve fıkıh kaidelerinin neler olduğu hakkında fazla bilgi için bkz. Muhammed b. Şedîd es-Sekafî, 
“el-Külliyyâtü’l-fıkhıyye mine'l-Fetâvâ'l-Velvâliciyye fi'l-Fıkhi'l-Hanefî”, Mecelletü Külliyyeti'ş-Şerîa ve'l-Kânûn, (yıl: 
2017, cilt:19, sayı:3), s. 1629-1631(1621-1656).   



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

96 

müracaat etmesinin yanı sıra Hanefî fakihlerin de kaynakları arasında yer 
almıştır. Telif edildiği topraklardan geniş bir coğrafyaya yayılan ve meşhur 
olan eser, Osmanlı Devletinin son zamanlarında kanun olarak düzenlenen ve 
baş tarafında doksan dokuz fıkıh kaidesinin yer aldığı Mecelle-i Ahkâm-ı 
Adliyye’ye de gerek külli kaidelerin oluşturulmasında gerekse konuların 
açıklanmasına kaynaklık etmiştir.  

Ebûl-Feth el-Velvâlicî’nin Fetâvâ'sında özellikle ibadetler kısmında diğer 
bölümlere nispetle daha çok sayıda fıkıh kaidesine yer verdiği 
görülmektedir. 20  Çalışmamızı sınırlandırma düşüncesiyle, el-Fetâva’l-
velvâliciyye’nin tamamında değil, sadece abdest, namaz, zekat, oruç ve haccın 
oluşturduğu ibadetler kısmında kullanılan fıkıh kaidelerinin tespiti ve analizi 
teşkil etmektedir. Bu kaidelerin genel itibariyle; 'ihtiyat ve zaruret ilkesi, 
zorluğun kolaylığı sağlaması, zaruretlerin kendi miktarlarınca takdir 
olunması, umûmu’l-belvâya itibar edilmesi, kaçınılması mümkün olmayan 
şeylerin caiz görülmesi, kesin/yakîn olanın şüphe ile ortadan kalkmaması, 
kişinin kendisi ihtiyaç halinde olması durumunda zekât sorumluluğunun 
olmaması, vb. değerler etrafında oluştuğu söylenebilir. 

1.  Fıkıh Kaidelerinin Anlam Çerçevesi ve Çeşitleri 

Her ilim dalı, tarihi süreç içerisinde mahiyetini oluşturmak, kendini ifade 
etmek, varlığını sürdürmek vb. sebeplere bağlı olarak üzerine kurulduğu 
kendine ait kaidelere/kurallara ve prensiplere sahip olmuştur. Fıkıh ilminde de 
benzer bir durumun yaşandığı söylenebilir. Esasında usül ve furû şeklinde iki 
ana kısımdan oluşan fıkıh ilminin usûl-i fıkıh kısmı gerek usül gerekse furû 
kaidelerine sahip olmakla21 zengin bir muhteva ve yapıya da sahiptir. Şer'î 
tafsîlî delillerden üretilen usül kuralları22 ile fıkıh kaideleri kaynakları, 

 
20 Sekafî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye'de tüm fıkıh konularıyla alakalı ve sadece " لك -her" kelimesiyle başlayan toplam 131 

fıkıh kaidesinin varlığına işaret etmektedir. Bu 131 kaidenin 23 adedi abdest, namaz, zekat ve hac ibadetiyle ilgilidir. 
Fazla bilgi için bkz. Muhammed b. Şedîd es-Sekafî, “el-Külliyyâtü’l-fıkhıyye mine'l-Fetâvâ'l-Velvâliciyye fi'l-Fıkhi'l-
Hanefî”, 1633-1635.   

21 Söz konusu ayrımın ilk defa Maliki fakih Karâfî (ö. 684/1285) tarafından yapıldığı ifade edilmektedir. Bu ayrım ve bu 
ayrımda yer alan fıkıh usulünün üsül ve füru kaidelerinin özellikleri hakkında fazla bilgi için bkz. Ebü’l-Abbâs 
Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân el-Mısrî el-Karâfî, Envârü’l-burûḳ fî envâʾi’l-furûk, (Beyrut: Dâru'l-ma'rife, 
ts.), 1: 2-3; Mustafa Baktır, "Kaide", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi,  24/206. Karâfî, söz konusu eserde usül 
ve furûu kuşatan toplam 548 kaide ve bunlar arasındaki farkları örnekler üzerinden göstermek istemiştir. Eser hakkında 
fazla bilgi için bkz. Şükrü Özen, " el-Furûk", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
1996), 13/227-228. 

22 Tafsîli delil; Kitap, sünnet, icmâ, kıyas vb. icmâli-küllî delillerden elde edilen cüzî deliller olup ameli meselelerin 
hükmünü belirlemede kullanılırlar. Mesela; "Emir vucup ifade eder" sözü bir usül kaidesi olup icmâli delillerde emir 
niteliğinde yer alan bir meselenin hükmünün farz/vacip olduğunu ifade eder. Buna göre;" ةوكَّٰزلا اوُتاٰوََ ةولَّٰصلا اومُیقَ۪اوَ  /Namazı 
kılın ve zekatı verin" (Bakara, 2, 43) tafsili delil nitelikli ayette yer alan emir kipi 'vucup' ifade eder ve bu sözden 
namazın kılınmasının ve zekatın verilmesinin farz/vacip olduğu sonucuna ulaşılır. İcmâli ve tafsîli delil ayrımı ile icmâli 
delillerden elde edilen usül kaideleri hakkında fazla bilgi için bkz. H. Yunus Apaydın, İslam Hukuk Usulü, (Ankara: 
Bilimsel Araştırma Yayınları, 2018), 6. baskı, 23-24; Zekiyyüddîn Şa'ban, İslâm Hukuk İlminin Esasları, trc. İbrahim 
Kâfi Dönmez, (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1990), 24-26; Abdullah Demir, “Fıkıh Usulü Kaideleri”. 
Erzincan Binali Yıldırım Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, XII, sy. 1-2 (Erzincan: Haziran 2008), 17-30. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

97 

muhtevası, fıkıhtaki işlevi vb. açılardan bir birlerinden farklılıklar gösterir.23 
Fıkıh kaidelerinin, İslam hukuku hükümlerinin istinbat edildiği şerî deliller, 
bir biriyle benzeşen fıkhî hükümler ve tikel meselelerden hareketle üretildiği 
ifade edilebilir.24 Diğer bir ifadeyle usül kuralları; ilkten meselelerin şer'î 
hükümlerini tespit ve/veya geriye dönük olarak mevcut şer'î hükümleri 
anlamayı sağlamaktadır.25 Fıkıh kaideleri ise ağırlıklı olarak mevcut fıkhi 
meselelerin hükümlerini bir üst/külli veya alt/cüzî kural ile ilişkilendirmek 
yahut yeni benzer meselelerin hükümlerini kural ile ilişkilendirerek tespit 
etmektir. Bu açıdan bakıldığında usül kurallarının tespitinde usülcü kimliği ön 
planda olan fakihler etkin iken fıkıh kurallarının tespitinde ise ağırlıklı olarak 
furû fıkıh ile iştigal eden, fıkıh melekesi gelişmiş olan bilginler etkindirler. 

Kaynağı İslam hukuku olan fıkıh kaidelerinin süreç içerisinde hem mevcut 
fıkhî hükümlerin anlaşılmasına hem de güncel fer‘î meselelerinin 
hükümlerinin tespitine büyük katkı sunduğu bilinmektedir. Bu itibarla, fıkhın 
külli kaideleri aslî ve fer'î deliller yanında fıkhın oluşması ve yürürlüğünde 
çok önemli bir yer edinmiştir. Fıkıh kaidelerine olan vukufiyet, hem her bir 
fıkıh meselesinin hükmünü ayrı ayrı bilmeye ihtiyaç bırakmamakta hem de 
yeni meselelerin hükmünü tespitte önemli rol oynamaktadır. 

1.1. Fıkıh Kaidelerinin Anlam Çerçevesi 

Kaide, Arapça “kaade-yekudu/kuûden/ اًدوعق ، دُعقَی َ،دَعق ” sülasi fiilinden 
türemiş bir kelime olup fiil birlikte kullanıldıkları harf-i cerler ile birlikte geniş 
bir anlam çerçevesi oluşturmaktadır. Fiil yalın haliyle yani harf-i çersiz olarak 
kullanıldığında ise 'oturmak, oturuyor olmak, kalmak, vb.' anlamları ifade 
etmektedir. 'Kaide' ve çoğulu 'kavâid' kelimesi lügatte; 'binanın dayandığı 
temel, her şeyin aslı, taban, esas ve temel, istikrar ve süreklilik' vb. anlamlara 
gelmektedir.26 Kelime çoğul hali ile (kavâid) Kurân-ı Kerim'de lüğat 

 
23 Fıkıh usulü kuralları ile furû fıkıh kuralları arasındaki farklar hakkında fazla bilgi için bkz. Abdullah Demir, “Külli 

Kaideler Ekolü”, 132-133; Mustafa Yıldırım, Mecelle’nin Külli Kaideleri, 17-18. 
24 Külli kaidelerin elde edildiği kaynaklar hakkında benzer düşünceler ve örnekler için bkz. Mustafa Yıldırım, Mecelle’nin 

Külli Kaideleri, 17; Abdullah Demir, “Külli Kaideler Ekolü”, 133-138. 
25 Fıkıh usulü kurallarının işlevine ilişkin farklı değerlendirmeler hakkında fazla bilgi için bkz. H. Yunus Apaydın, "Klasik 

Fıkıh Usulünün Yapısı ve İşlevi", İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi, sayı:1, 2003, 7-28; Ahmet Yaman, "Fıkıh Usûlü 
İşlevini Tamamladı mı?", Marmara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, Cilt-Sayı 57,  Aralık 2019, 25-46; İbrahim 
Kâfi Dönmez, "Fıkıh Usulünün İşlevi ve İctihad Yöntemleri Hakkında Genel Bir Değerlendirme", Fıkıh Usulü 
İncelemeleri, (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2018) 2. basım, 71-83;  A. Cüneyd Köksal, Fıkıh Usûlünün 
Mahiyeti ve Gayesi, (İstanbul: İsam Yayınları, 2008), 161-183. 

26 Kaade fiilinin kullanıldığı anlamlar hakkında fazla bilgi için bkz. Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal 
er-Râgıb el-İsfahânî, el- Müfredat fi garibi’l-Kur’an, (İstanbul: Dârü’l Marife, Seyda Yayınları, 2014), 409. Ebü’l-Feyz 
Muhammed el-Murtazâ el-Hüseynî ez-Zebîdî, Tâcü’l-Arûs, (el-Mektebetüş-şâmile, 1431), 9/60. Ebü’l-Fadl, 
Cemalüddin Muhammed b. Mükerrem İbn Manzur, Lisanü’l-Arab, (Beyrut: Dârü Sâdır, bs.3, 1414), 3/357; Mevlüt Sarı, 
Arapça-Türkçe Lügat, (İstanbul: Bahar Yayınları, 1982), 1244-1245; Serdar Mutçalı, Arapça-Türkçe Sözlük, (İstanbul: 
Dağarcık Yayınları, 1995), 720-721; https://www.almaany.com/ar/dict/ar-ar/ َدَعق . 

https://www.almaany.com/ar/dict/ar-ar/


TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

98 

anlamında üç ayette geçmektedir.27 Bakara suresindeki ilgili ayetin açıklaması 
sadedinde ise Hz. Peygamberin, Kâbe'yi Hz. İbrahim ve Hz. İsmail'in 
oluşturduğu temeller üzerine inşa etme anlamında 'kavâid/  لَیعامسإو مَیھاربإ دِعِاوَق

مُلاَّسلا امھیلع ' şeklinde pek çok hadis kaynağında yer almaktadır.28 

Kaide kelimesi sadece fıkıh ilminde değil pek çok ilimde terimi anlamı 
kazanmıştır. Şöyle ki,  tüm disiplinlerin ortak bir terimi olarak, fizik âleme ait 
bu kavram tasavvurat düzlemine taşınarak iki ve daha fazla farklı olayın 
müşterek mahiyetini ifade eden genel hüküm, münferit meselelere ait 
hükümlerin dayandığı ana fikir ve cüz’îlerin hükümlerine uygun düşen küllî 
(tümel) önermeler,  şeklinde tanımlanmıştır. İslâm hukukunda 'fıkıh 
kaideleri/kavâid-i fıkhiyye-kavâid-i külliyye' tamlaması şeklinde ise; bu dalın 
hemen her alanına uygulanabilen ve hukukun temel ilkelerini yansıtan özlü ve 
kuşatıcı ifadelerin, fer‘î meselelerin hükümlerini tamamen veya büyük oranda 
kuşatan tümel önermeleri ifade eden kural şeklinde tarif edilmektedir. Hukuk 
kaidesi şeklinde ise, kendisine riayetin zorunlu olduğu, bağlayıcı hukuk 
kurallarının adıdır. Sınırlı bir alanda geçerli olan alt kaidelerden ayırmak için 
de “küllî kaide” veya “kavâid-i külliyye” şeklinde adlandırılmıştır.29 
Kelimeye yönelik verilen bilgilerden de anlaşılacağı üzere, kaide kelimesinin 
kelime anlamı ile gerek fıkıh ilminde yüklendiği anlam gerekse diğer 
disiplinlerde taşıdığı anlam arasında bir anlam benzerliği ve bütünlüğü olduğu 
görülmektedir. 

 İlk dönem fıkıh eserlerinde kâide kelimesine kavramsal bir mana 
verilmeden kullanıldığına tanık olunmaktadır. Fıkhın tedvin dönemi olarak 
adlandırılan dönem fıkıh bilginlerinden Kerhî (ö. 340/952) ve Debûsî (ö. 
430/1039) gibi bilginlerinin eserlerinde ise fıkıh kuralı anlamında “kaide” 
kelimesi yerine “asıl”30 kelimesinin kullanıldığına yazımızın  'Giriş' kısmında 
işaret etmiştik. Ayrıca bu anlama gelecek şekilde “kanun” ve “kaziyye” 
kelimelerinin de kullanımına kaynaklarda rastlanılmaktadır.31 Ancak, süreç 
içerisinde fıkıh kuralını ifade etmek üzere 'asıl' kelimesi yerini 'kaide' 

 
27 Kavâid kelimesinin geçtiği ayetler için bkz. Bakara, 2/127(Hani İbrahim, İsmail ile birlikte evin (Kâbe'nin) temellerini 

yükseltiyor, "Ey Rabbimiz! Bizden kabul buyur! Şüphesiz sen hakkıyla işitensin, hakkıyla bilensin" diyorlardı.); Nahl, 
16/26 ve Nur, 24/60. 

28 Örnek olarak bkz. Heysemi (ö.807), Mecmeu'z-zevâid ve menbeu'l-fevâid, tahkik. Hüsameddin el-Kudsî, ( Kahire: 1994), 
3, 290, hadis no:5732. 

29 Kaidenin terim anlamı için daha fazla bilgi için bkz. Mustafa Baktır, “Kaide”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 
24, 205-210; Mehmet Erdoğan, 'Kâide' md., 286; Ahmet Yaman, "Bir Kavram Olarak “Fıkıh Kâideleri” ya da İslam 
Hukukunun Genel İlkeleri", 50-51; Necmettin Kızılkaya, Hanefî Mezhebinde Kavâ‘id İlmi ve Gelişimi, 17-26,; 
https://www.almaany.com/ar/dict/ar-ar/ ةدعِاق   

30 el-Pezdevî ve en-Nesefî, Usûlü’l Pezdevî me’a mâ yelîhi Usûlu’l Kerhî, 367-376. ed-Debusî, Tesisü’n-Nazar, 11, 14, 
22. 

31 Ayrıntılı bilgi için bk. Mustafa Baktır, “Kaide”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 24/ 205. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

99 

kelimesine bırakmış ve bu 'kaide' kelimesi fıkıh kurallarının adı haline 
gelmiştir. 

Küllî ve cüzî fıkıh kaideleri, genel ve özel fıkıh prensibi olarak İslam 
hukukunun yapısını tanımayı, inceliklerine ve hikmetlerine vâkıf olmayı 
mümkün hale getirmektedir. Söz konusu kaidelerin belki de en önemli 
fonksiyonu; İslam hukukunu statik, durağan bir yapıdan dinamik, kendini 
yenileyen, yeni ihtiyaçlar karşısında çözüm üreten bir yapıya kavuşturmasıdır. 
Bu kaideler, sahabe, tâbiîn ve tebe-i tâbiin devri sürecinde sözlü olarak 
kullanılıp bilinse de fıkhın sözlü aktarımının yazılı niteliğe kavuşmasının 
öncülerinden Hanefi fakih İmâm Muhammed'in eserleriyle birlikte yazıya 
geçirildiği gözlenmektedir. Fıkıh kaideleri, fıkıh mezhepleri açısından da 
farklılık gösterebildiği için rakamsal değeri konusunda bir görüş birliği 
bulunmamaktadır. Bununla birlikte, fıkhın tedvin döneminden günümüze 
kadar küllî kaidelerin ve onun alt kaidelerinin tespitine yönelik pek çok sayıda 
çalışma yapıldığı bilinmektedir.32 

1.2. Fıkıh Kaidelerinin Tasnifi 

Fıkıh kaidelerinin çeşitli kıstaslardan hareketle tasnife tabi tutuldukları 
bilinmektedir. Bu bağlamda; İslam hukukçularının fıkıh kaidelerini mansûs ve 
müstenbat nitelikli, müstakil olup olmama, genellik ve özellik, ittifak edilen 
ve edilmeyen şeklinde kısımlara ayırdıkları görülmektedir. Burada farklı 
kıstaslardan ve Mecelle'de yer alan kaidelerden de hareketle fıkıh kaidelerinin 
yapılan tasnifi hakkında kısa ve özlü bilgiler vermek istiyoruz.33  

1.2.1. Mansûs ve Müstenbat Kaideler 

Fıkıh kaideleri üzerine araştırma yapan araştırmacılar bazı fıkıh 
kaidelerinin doğrudan naslar/Kur'ân ve hadislerden çıkarıldığı bazı kaidelerin 
ise anlam itibariyle nasların bütününden ve fıkhın genel yapısından hareketle 
belirlendiği görüşünü ileri sürerler. Buna göre; doğrudan Kur'ân ve hadisten 
elde edilmiş olanlara 'mansûs fıkıh kaidesi' denir. Müçtehitlerin içtihatları 
neticesinde elde edilen fıkıh kaidelerine ise 'müstenbat fıkıh kaidesi' adı 
verilir. Bu grupta yer alan mansûs ve müstenbat her bir fıkıh kaidesinin naslar 
ile ya doğrudan veya dolaylı şekilde irtibatı kurulur. 

 
32 Ayrıntılı bilgi için bk. Mustafa Baktır, “Kaide”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 24/205-210; Mustafa 

Yıldırım, Mecelle’nin Külli Kaideleri, 25-27; Saffet Köse, İslâm Hukukuna Giriş, 246-250; Ahmet Temizkan, Fıkıh 
Külli Kaideler, 4-5. 

33 Fıkıh kaidelerinin farklı kriterlerden hareketle ayırımı hakkında fazla bilgi için bkz. Ahmet Yaman, "Bir Kavram Olarak 
“Fıkıh Kâideleri” ya da İslam Hukukunun Genel İlkeleri", 66-68; Necmettin Kızılkaya, Kâsânî'nin Bedâyi‘ İsimli 
Eserinde Kavâid'in Yeri, 65-71; İsmail Abdi Abbas, Mebâdiü İlmi’l Kavâidi’l-Fıkhiyye, www.alukah. net, 1441/2020, 
8. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

100 

Bu tasnife göre; Mecelle'de yer alan ' Zarar ve mukabele bi'z-zarar yoktur'34 
kaidesi lafzen de benzediği ' Birine zarar vermek yasak olduğu gibi uğranılan 
zarara zarar ile karşılık vermek te yasaktır/ رارض لاو ررض لا  '35 hadisinin mansûs 
kaide haline gelmiş şeklidir. Yine, Mecelle'de yer alan "Bir işten maksat ne 
ise hüküm ona göredir"36 ve " Ukûdda itibar mekâsıd ve meâniyedir, elfâz ve 
mebâniye değildir"37 kaideleri lafız olarak naslarda yer almasa da dolaylı 
olarak " Mükellefin işlerine bağlanan hükümler niyetler ile irtibatlıdır…"38 
hadisi ile ilişkilendirilmiş müstenbat bir kaidedir. 

1.2.2. Asıl/ Bağımsız ve Tabi/Bağımlı Kaideler 

Fıkıh kaideleri bu açıdan “asıl/bağımsız kaideler ve tabi/ bağımlı kaideler 
” şeklinde iki kısma ayrılmaktadır. Bu tasnifte birinci grupta yer alan asıl 
kaideler fıkhın herhangi bir alanıyla sınırlı olmayıp tüm alanlar ile ilgili 
kaidelerdir. Bu tür kaideler başka bir kaidenin altında ve cüzü olmayan 
müstakil bir kaide hüviyetindedir. Mesela; Mecelle'de yer alan “Bir işten 
maksat ne ise hüküm ona göredir”39, “Şekk ile yakîn zâil olmaz”40 vb. 
kaideler41 üst bir kaideye bağlı olmayan müstakil kaidelerdir.42 İkinci grubu 
oluşturan kaideler ise asıl kaidelere tabi tutulan ve müstakil olmayan/bağımlı 
yani sınırlı kapsamda olan kaidelerden ibarettir. Bu tür kaideler ya aslî 
kaidelere bağımlıdır ya da uygulanması için başka bir kaide ile 
kayıtlı/sınırlıdır.   Mesela; “Bir zarar kendi misliyle izâle olunamaz”43 kaidesi, 
“Zarar izâle olunur”44 müstakil nitelikli fıkıh kaidesine bağlı olarak onun 
altında yer alır ve bu kaide ile kayıtlı ve sınırlı işlem görür.45 Bu anlam 
içeriğine göre; müstakil kaideler külli/temel kaide niteliğinde olup tabi 
kaideler ise bu temel kaidenin uygulama alanını, sınırlılıklarını belirleyen bir 
yapıya sahiptir. 

 

 

 
34 Mecelle, md. 19. 
35 Malik b. Enes, Muvatta, tahkik. Beşşar Avad Mahmud ve Mahmud Muhammed Halil, (Beyrut: Müessesetü'r-risale, 

1991), cilt. 3, 467, hadis no.2890.  
36 Mecelle, md. 2. 
37 Mecelle, md. 3. 
38 Buhârî, Bed'ü'l-vahy, 1. 
39  Mecelle, md. 2; Mustafa Yıldırım, Mecelle’nin külli kaideleri, 31, 37.  
40 Mecelle, md. 4. 
41 Bu ve benzeri kaideler temel, rükün ve esas kaide isimleriyle de anılmaktadır. Ayrıntılı bilgi için bk. Ahmed Muhammed 

ez-Zerkâ, Şerḥu’l-ḳavâʿidi’l-fıḳhiyye’, thk; Abdüssettâr Ebû Gudde, (Dımaşk: Dâru’l-Kalem, bs.2, 1409/1989), 39-40.   
42 Abdi Abbas, Mebâdiü İlmi’l Kavâidi’l-Fıkhiyye, 8; Zerkâ, Şerḥu’l-ḳavâʿidi’l-fıḳhiyye’ 39-40. 
43 Mecelle, md. 25. 
44 Mecelle, md. 20. 
45 Abdi Abbas, Mebâdiü İlmi’l-Kavâidi’l-Fıkhiyye, 8. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

101 

1.2.3. Genel ve Özel Kapsamlı Kaideler  

 Bu açıdan da kaideler, kapsamı genel olan ve kapsamı özel olan şeklinde 
iki kısma ayrılmaktadır. Kapsamı genel olan kaideler asıl kaideler ile 
benzerlik taşımakta olup fıkhın her alanında yer alan farklı meselelere tatbik 
edilebilen kaidelerdir. Özel kapsamlı olan kaideler ise genel olanlar gibi 
kapsamı tüm alanları kuşatıcı ve kapsayıcı değildir. Bu tür kaideler ya 
kapsamlı kaidelerin altında yer almakta ve uygulama alanı bulmakta ya da 
fıkhın bazı alanlarında yani dar bir alanda uygulanabilmektedir.46 Yapılan bu 
değerlendirmeye göre; genel kapsamlı kaideler müstakil/külli kaidelere 
benzemekte ve fıkıhta benzer işlevi yerine getirmektedir. Özel kapsamlı 
kaideler ise genel kapsamlı/külli kaidelerin uygulanışını sağlayan, genel 
kaideye tabi olan veya cüzi meselelerin hükümlerini belirlemede sınırlı 
kapsamlı kaidelere işaret etmektedir. Genel nitelikli fıkıh kaidelerinin sayısı 
hususunda bir görüş birliğini olmadığı ve fakihlerin buna ilişkin farklı sayılar 
verdiği görülmektedir.47 İbn Nüceym, toplam on dokuz olarak verdiği bu 
kaidelerin sayılamayacak çoklukta cüzî meseleyi kuşattığını ifade 
etmektedir.48 Mesela; İbn Nüceym'in bu on dokuz kaide içerisinde yer verdiği 
"Sâkite bir söz isnad edilmez"49, " Raiyye üzerine tasarruf maslahata 
menûttur"50 kaideleri Mecelle'nin külli kaideleri arasında yer almıştır. Genel 
kaidelere tabi olan özel kapsamlı kaideler ise az sayıda meselenin hükmünü 
belirlemede etkindir. İbn Nüceym'in el-Eşbâh'ta 'İkinci Fen: Fevâid: ez-
Zavâbıt ve'l-İstisnâât' başlığıyla verdiği faydalı bilgiler/kurallar genel olmayıp 
fıkhın tikel nitelikli konuları için hükümleri anlamlandırmada müracaat 
edilecek kural niteliğindedir.51 Mesela; temizlik ve haramlık bakımından 
temel kural her kanın necis/pis sayılmasıdır. Ancak şehitlerin kanı, kesilmiş 
hayvanın damarlarında kalan kan, dalak ve ciğerdeki kan vb. nitelikte 
olanların temel kuraldan hariç sayılması52 kuralı dar kapsamlı olup yeme-içme 
ve temizlik ile sınırlı tutulmuştur. 

 

 
46 Ayrıntılı bilgi için bk. Ebu’l-Haris Muhammed Sıdkî b. Ahmed el-Bornu, Mevsû’atü’l-Kavâidi'l-Fıkhiyye, (Beyrut: 

Risâle, 2003), 1/32-33; Abdi Abbas, Mebâdiü İlmi’l-Kavâidi’l-Fıkhiyye, 8. 
47 Bu konuda fazla bilgi için bkz. Necmettin Kızılkaya, Kâsânî'nin Bedâyi‘ İsimli Eserinde Kavâid'in Yeri, 67-68. 
48 Bu genel nitelikli kaidelerin neler olduğu ve örnekler için bkz. İbn Nüceym, el-Eşbâh ve'n-nezâir/ Hanefi Fıkhının 

Esasları, 56-62. Aslında İbn Nüceym'in bu 19 külli kaideden önce verdiği temel/asıl nitelikli 6 kaide de genel 
kapsamlıdır ve bu yönüyle bu 6 kaidenin de genel kaidelere eklenmesinde bir sakınca yoktur. Mecelle bu 25 kaidenin 
çoğuna külli/genel kaideler arasında yer vermiştir. 

49 Mecelle, md. 67. 
50 Mecelle, md. 58. 
51 İbn Nüceym bu özel kaidelerin 500 civarında olduğunu söylemektedir. Fıkıh sistematiğine göre sıralanan bu fevâid/özel 

kaidelerin neler olduğu ve örnekler için bkz. İbn Nüceym, el-Eşbâh ve'n-nezâir/ Hanefi Fıkhının Esasları, 474-853. 
52 Bu özel kural hakkında fazla bilgi için bkz. İbn Nüceym, el-Eşbâh ve'n-nezâir/ Hanefi Fıkhının Esasları, 476. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

102 

1.2.4. İttifak Edilen ve İttifak Edilmeyen Kaideler  

Fıkıh ilminde yer alan kaidelerin tümü fıkıh mezhepleri tarafından kabul 
edilmiş ve uygulama alanı bulmuş değildir. Buna göre, asıl ve genel nitelikli 
kaideler tüm mezhepler tarafından kabul görmüş ve fıkha tatbik edilmiştir. 
Ancak asıl ve genel niteliği hâiz olmayan bazı fıkıh kaideleri mezheplerin 
ittifak edip kullandığı kaideler değildir.  Bu tür kaideler ya mezhep içerisinde 
ya da farklı mezhepler arasında tartışma konusu olabilmektedir.53 Yapılan bu 
ayırımdan da anlaşılacağı üzere; müstakil-külli kaideler tüm fıkıh 
mezheplerinin görüş birliğinde olduğu ve kendi mezheplerinde işlevsel olan 
kaidelerdir. İttifak edilmeyen kaidelerden kasıt ise cüzi/alt nitelikli 
kaidelerdir. Zira bunlar farklı mezheplerin görüş ayrılıklarının da sebepleri 
arasında yer almaktadır.54 Mesela; Hanefi mezhebince esas alınan ' Vakıfta 
bulunanın şartı Şâriin nassı/sözü gibidir' kaidesi55 İbn Kayyim tarafından ağır 
eleştirilere konu olmuştur.56 Yine, Hanefi fakihlerce kabul edilen ve 
Mecelle'de de yer alan " Alâ hilâfi'l-kıyas sabit olan şey makîsun aleyh 
olamaz"57 kaidesi58 bir çok fakih tarafından kabul görmemektedir. 

Fıkıh kaidelerine ilişkin yapılan tasnif ve açıklamalardan da anlaşılacağı 
gibi mansûs-müstakil-genel-ittifak edilen külli kaideler fıkhın tamamına 
uygulanabilen ancak sınırlı sayıda kaideleri ifade etmektedir. Buna nazaran, 
tabi-özel-ittifak edilmeyen nitelikli cüzi kaideler ise fıkhın alt konularında yer 
alan meselelerinin hükümlerini belirleyen, mezheplerin görüş ayrılıklarına 
sebep olan ve sınırlı sayıda olmayan kaidelerdir. 

2. el-Fetâva’l-Velvâliciyye’nin İbadet Kısmında Yer Alan Fıkıh 
Kaideleri  

Küllî fıkıh kaideleri, umumî hukuk prensibi olarak İslam hukukunun 
sırlarına ve hikmetlerine vâkıf olmayı mümkün kılmaktadır. Bu kaideler, 
sahabe, tâbiîn ve tebe-i tâbiin devrinde sözlü olarak kullanılırken Hanefi fakih 
İmâm Muhammed b. Hasan'ın eserlerini telif etmesiyle birlikte yazıya 
döküldüğü görüşü yaygındır. Her ne kadar fakihler, fıkıh kaidelerinin sayıları 
konusunda farklı rakamlar verse de fıkıh kaidelerinin sayı ile sınırlandırılması 

 
53 Mesela; “Kul haklarının hemen ödenmesi gerekir” kaidesi Malikî ve Şafiilere göredir. Ama Hanefiler bu hususta farklı 

bir yaklaşımı takip ederler. Daha fazla bilgi için bk. Abdi Abbas, Mebâdiü İlmi’l-Kavâidi’l-Fıkhiyye, 9. 
54 İhtilaf edilmiş kaide örnekleri hakkında fazla bilgi için bkz. Ahmet Yaman, "Bir Kavram Olarak “Fıkıh Kâideleri” ya 

da İslam Hukukunun Genel İlkeleri", 67; Necmettin Kızılkaya, Kâsânî'nin Bedâyi‘ İsimli Eserinde Kavâid'in Yeri, 68-
70. 

55 Kaide hakkında fazla bilgi için bkz. Ahmet Akman, "Ali Haydar Efendi’de Vâkıfın Şartları (Şart-ı Vâkıf)", Selçuk 
Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, C. 26, S. 3, 2018, 57-62( 45-86). 

56 Fazla bilgi için bkz. İsmail Hakkı İzmirli, Tartışmalar Bilimi(İlm-i Hilaf), 159. 
57 Mecelle, md. 15. 
58 Bu kaideye ilişkin örnekler için bkz. Mustafa Yıldırım, Mecelle’nin Külli Kaideleri, 62-64. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

103 

zordur. Çünkü kimi fıkıh kaideleri tüm mezheplerce kullanılan ortak kaideler 
niteliğinde ve kimi fıkıh kaideleri ise sadece bazı mezheplerce kullanılan fıkıh 
kaideleri niteliğindedir. Bununla birlikte fıkıh eserlerinin tedvin döneminden 
günümüze küllî/genel fıkıh kaideleri ile tamamlayıcı alt kaidelerin bir araya 
getirilmesi yönünde çok sayıda ilmi çalışma yapılmıştır. Fıkıh kaideleri 
hakkında müstakil çalışmaların yapılması İslam hukukunun sağlam ve zengin 
bir içeriğe sahip olduğunun bir işareti sayılabilir.59  

 Çalışma konusu yaptığımız Velvâlicî de fetâvâsında meselelere ilişkin 
görüşleri ve fetvaları verirken fıkhi delillerin yanı sıra fıkıh kaidelerine de atıf 
yaparak yer vermiştir. Velvâlicî, meselelerin izahında gerek külli/genel fıkıh 
kaidelerini gerekse alt/özel fıkıh kaidelerini kullanmıştır. Velvâlicî'nin 
kullandığı fıkıh kaideleri ile İbn Nüceym'in el-Eşbâh'ı ve Mecelle'de yer alan 
kaideler arasındaki benzerliklere de dikkat çekerek fıkıh kaidelerinin tarihi 
sürecine işaret etmek istenmiştir.  

Çalışmamızın bu kısmında, Velvâlicî'nin sadece abdest, namaz, zekat, oruç 
ve hac ibadetlerinde kullandığı bazı genel ve özel kapsamlı fıkıh kaidelerine 
örnek olması kabilinden yer vermek istiyoruz.  

2.1. Abdest İbadetinde Kullanılan Fıkıh Kaideleri 

Ebu’l-Feth el-Velvâlicî, el-Fetâvâ’l-Velvâliciyye’nin abdest kısmında 
meselelerin açıklanmasında fıkıh kaidelerden istifade etmiştir. Burada 
meselelerin çözüme kavuşturulmasında fıkıh kaidelerinden ne şekilde 
yararlandığını örneklerle açıklamak istiyoruz. 

ریسیتلا بلجت ةقشملا .2.1.1 /Meşakkat Kolaylığı Celbeder 

Bu fıkıh kaidesi genel/külli nitelikli olup pek çok fıkıh eserinde ve 
Mecelle'de60 de kendisine yer verilmiştir. Velvâlicî, abdest konusunun hemen 
başında kendi dönemindeki havuzların şekli, su hacmi, içerisine karışan 
necaset oranı ile suyun özelliklerine etkisi ve meydana getirdiği değişiklik gibi 
hususları söz konusu etmiştir. Ona göre, bir havuz şekil itibariyle uzun olup 
geniş (dörtgen)olmasa da, havuzun iç hacmi toplam ona on arşın61 
büyüklüğüne denk gelirse bu havuzdaki su çok su sayılır ve temiz kabul edilir. 

 
59 Ayrıntılı bilgi için bk. Mustafa Baktır “Kaide”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi,  24/205-210; Mustafa 

Yıldırım, Mecelle’nin Külli Kaideleri, 25-27; Saffet Köse, İslâm Hukukuna Giriş, 246-250; Ahmet Temizkan, Fıkıh 
Külli Kaideler, 4-5. 

60 Bu fıkıh kaidesi hakkında ve örnekler için bkz. İbn Nüceym, el-Eşbâh ve'n-nezâir/ Hanefi Fıkhının Esasları, 52-54; 
Mustafa Yıldırım, Mecelle’nin Külli Kaideleri, 68-70. 

61 Bir uzunluk ölçü birimi olup zirâ da denir.  Çarşı arşını 68.58 cm ve mîmâri arşın ise 75.774 cm. dir. Fıkıhta çok su 
'havz-ı kebir' diye tabir edilir. Sathı yüz arşın kareye eşit olan durgun sudur. Dörtgen ise 10X10 zira veya çevresi 36 
arşın dairesel yüzey, yaklaşık 50 metrekarelik bir alandır. Bkz. Mehmet Erdoğan, 'Arşın' ve ' Havz-ı kebîr' md., 31,187. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

104 

Velvâlicî, havuzun geometrik şekline değil de su hacmine itibar ederek toplam 
su miktarı çok su miktarına ulaştığı için bu kaideyi kullanarak bu şekildeki bir 
havuz suyu ile abdest alınabileceğini ifade eder. Velvâlicî, bu kaidenin, 
mümkün mertebe Müslümanların işinin kolaylaştırılmasını öngördüğünü ve 
bu suyun çok ve temiz kabul edileceğini62 belirterek abdest almakta bir 
sakınca olmadığı istidlalinde bulunmuş ve abdestin geçerli olduğuna hüküm 
vermiştir.63 

تارورضلا .2.1.2 /Zaruretler Kaidesi 

Zaruret durumlarının meselelerin hükmüne etki edeceği kaidesi bütün 
mezheplerce (yorumları farklı olsa bile) en çok kullanılan kaideler arasında 
yer alır. Bu kaide, en büyük beş küllî kaideden biridir. Hz. Peygamber'in 
(s.a.v) "Kolaylaştırınız, zorlaştırmayınız"64 şeklindeki sözüne binaen 
oluşturulmuş bir kural olarak kabul edilir. Zorunluluk hallerinde ve zaruret 
durumu geçene kadar haram olan hüküm mübah hale gelir. İnsanın bireysel 
veya toplumsal hayatı bir takım sıkıntılar ve zaruretler ile doludur. Dolayısıyla 
fakihlerin en çok karşılaştığı soru ve sorunlardan biri zaruretle ilişkili 
olanlardır denebilir.  

İbn Nüceym zaruretlerin geçici olarak meselelerin hükmüne etki edeceği 
kaidesine, ' Zarar izâle olunur/ لازی ررضلا ' asıl kaidesi altında yer vermektedir. 
Bu asıl kaide altında; “ تاروظحملا حیبت تارورضلا /Zaruretler memnû olan şeyleri 
mübah kılar.” , “ ةرورضلا ةلزنم لزنت ةماعلا ةجاحلا /İnsanlar arasında yaygın olan 
ihtiyaçlar, zaruret yerine geçer.” vb. alt kaideler yer almaktadır.65 Mecelle'de 
ise 'zarar ve zarûret' durumuyla ilgili tüm kaideler külli kaide olarak yer 
verilmiştir.66 Velvâlicî, zaruret halinin bulunduğu fetvaya konu olan 
meselelerde bu kaideleri kullanırken meseleyi zaruret ile ilişkilendirerek 
sadece “ ةرورضلا نم ھیف امل /zaruretten dolayı” ve “ ةرورضل زاج /zarurete göre 
caizdir.” şeklinde genel bir kullanımı tercih etmektedir.67 Mesela; 

 حسملا ھل لح دربلا نم ھیلجر باھذ نیفخلا عزن نم فاخی وھو حسملا ةدم یضم اذإ رفاسملا 
 .68ةرورض ھیف نلا ربابجلا یلع حسملا لح امک نیفخلا یلع

 
62 Velvâlicî, zor ve sıkıntılı durumlarda kolaylık ilkesinin esas alınacağına şu ifadeler ile yer verir."  اریسیت ھنم ءوضولاب سأبلاف

نیملسملا یلع رملأل " 
63 Ebü’l-Feth Zahirüddin Abdürreşîd b. Ebi Hanife b. Abdirrezzak el-Hanefî el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, tahkik. 

Mikdad b. Musa Feryevî. (Beyrut: Darü'l Kütübi'l-İlmiyye, 2003), 1/31.  
64 Muhammed b. İsmail el-Buhârî, Sahîh-i Buhârî, thk; Mustafa Dib el-Buga, (Dımaşk: Daru İbn Kesir, bs.5,  1414/1993), 

5: 2969, (5774).  
65 İbn Nüceym'in yer verdiği bu asıl kaide ve buna bağlı alt kaideler hakkında fazla bilgi için bkz. İbn Nüceym, el-Eşbâh 

ve'n-nezâir/ Hanefi Fıkhının Esasları, 54. 
66 Örnek olarak bkz. Mecelle, 43, 19, 20, 21, 22, 25, 30, 31, 32, 33. 
67 Bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye , 1/61., 69, 77, 138, 144, 146, 152. 
68 Bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/61. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

105 

Velvâlicî, “Yolcunun meshin üzerine mesh etme süresi geçmişse ve 
meshini çıkarma sebebiyle üşümek ve ayaklarını kaybetmekten korkarsa, 
yaraların üzerine mesh etmek (yaranın iyileşme süresiyle sınırlı olarak)caiz 
olduğu gibi mest üzerine mesh etmesi de caizdir. Çünkü bu hususta zaruret 
vardır.” ifadeleriyle zaruret kaidesine atıf yapmış ve mest üzerine mesh etme 
süresini yara üzerindeki sargıya meshedilme süresine kıyas yaparak hükme 
ulaşmıştır. 

كشّلاب لوزیلا نیقیلا .2.1.3 /Kesinlik /Yakin Şüphe İle Ortadan 
Kalkmaz  

Velvâlicî, söz konusu kaideye aynı lafızla değil de bu anlama gelecek 
başka ibareler ile yer vermektedir. Ancak hem İbn Nüceym'in el-Eşbâh'69ı 
hem de Mecelle70 ilgili maddeyi aynı lafızla külli kaideler arasında zikreder. 
Kaideye ilişkin bu süreç, bu kaidenin mansûs değil müstenbat bir kaide 
olduğunu da göstermektedir. Bu kaidenin asıl ve genel kapsamlı bir kaide 
olduğunda görüş birliği olduğu için fıkhın her alanında uygulandığı 
görülmektedir. Velvâlicî de kitabının abdest kısmında gerek bu kaideden ve 
gerekse bu kaidenin alt kaidesi olan kaidelerden istifade etmiştir. Söz konusu 
kaideye aşağıda yer alan ibareyle atıf yapıldığını görmekteyiz. Kaideye zemin 
teşkil eden ilgili ibareyi ve bu kurala ilişkin bir örnek meseleyi vermek 
istiyoruz. 

 نیقیلاب قحلت نّظّلا ھیلع نّلأ ؛ھب یضوتلا زجی مل كلذ انّنظ یلع بلغ وأ ھتساجنب انّقیت ام لّک:ةدعاق
  71.لمعلا قّح یف

“Necis olduğunda kesin bilgi veya zann-ı gâlip sahibi olduğumuz sular ile 
abdest almak caiz değildir. Çünkü böyle bir suyun temiz olmadığı hususunda 
zan oluşmuştur.”  

 ؛ًاروھط قبی مل ھب ينعی هدسفأ ءاملا يف عقو ولو ،هدسفیلا بوثلا باصأ اذإ لغبلاو رامحلا قرع
 ھنوك يف ھّنكل رھاط لكشملا ءاملاو .امھنابل يف امكً لاكشم ءاملا راص ءاملا يف عقو اذإ امھقرع نلأ
 زجی مل كلذ انّنظ يلع بلغوأ ھتساجنب انّقیت ام لك و ،كشّلاب نیقیب تباثلا ثدحلا لوزیلاف لكشمً اروھط
 زوجیلا ءاملا ةساجنب دحاو ربخأ ول اذھلو ،لمعلا قح يف نیقیلاب قحلت نظّلا ھیلع نلأ ؛ھب يضوّتلا
  .ھب يضوتلا

 
69 Bu genel kaide ile altında yer alan diğer alt kaideler ve örnekler için bkz. İbn Nüceym, el-Eşbâh ve'n-nezâir/ Hanefi 

Fıkhının Esasları, 50-52. Şâfiî fakih Suyûtî (ö.911/1505) de el-Eşbâh'ında bu kaideyi genel kaideler arasında sayar. Bu 
kaidenin oluşmasına temel teşkil eden hadislere ve bu kaidenin içerdiği alt kaidelere örnekler ile birlikte yer verir. Fazla 
bilgi için bkz. Celalüddin Abdurrahman es-Suyûtî, el-Eşbâh ve'n-nezâir fî kavâidi ve furûi fıkhi'ş-Şâfiî, (Riyad: 
Mektebetü Nezâr Mustafa el-Bâz, 1997), 2. Baskı, 1, 86-94. 

70 Kaide ve örnekler için bkz. Mecelle, 4; Mustafa Yıldırım, Mecelle’nin Külli Kaideleri, 37-38. 
71  el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/39. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

106 

Örnek: “Eşek ve katırın teri, elbiseye temas ettiğinde onu necis kılmaz. 
Ancak bu ter suya karışırsa, suyu kirletir; yani artık o su temizleyici sayılmaz. 
Çünkü onların teri, suya düştüğünde terin karıştığı su aynı sütleri gibi şüpheli 
hale gelir. Temizliğinde şüphe duyulan su temiz olsa da bu suyun temizliğinde 
şüphe bulunmaktadır. Yakinen sabit olan necislik ise şüphe ile zâil olmaz. 
Necis olduğunda kesin bilgi veya zann-ı gâlip sahibi olduğumuz sular ile 
abdest caiz değildir. Çünkü böyle bir suyun temizliğinde zan vardır ve bu 
şekildeki su ile abdest alınması bilgisine zan karışmıştır. Buna bağlı olarak 
bir kişi suyun necis olduğunu söylerse o suyla abdest almak caiz olmaz.” 

Metindeki ifadeden de anlaşılacağı gibi Velvâlicî, zann-ı galip ile yakîni 
bilgiyi hükmü tespit bakımından aynı derecede görmektedir. Yani, kesine 
yakın olan şey de kesin sayılır ve hüküm de bu kabule göre verilir. Şöyle ki; 
temizlik ve kirlilikte kesin olana yakınlığı ifade eden galip zan bulunursa 
burada zann-ı galibe göre hareket edilmesi fakihlerin genel bir kabulüdür. 

طایتحلإا .2.1.4 /İhtiyat/Şüpheli Şeylerden Uzak Durmak  

Fıkıh ve fıkıh usulü ile ilgili bir kavram olan ihtiyat; şüpheli konularda hata 
ve günaha düşmemek için en güvenli usulü ve çözümü benimseme ve şüpheli 
şeylerden uzak durma olarak tarif edilmiştir. Buna göre ihtiyat, fıkıhta 
ibadetler ve ibadet yönü ağır basan işlemlerde esas alınan bir ölçü şeklinde 
değerlendirilir.72  Fıkhın ağırlıklı olarak ibadetler ve diğer konularında bir 
denge ölçüsü şeklinde kullanıldığı anlaşılan bu kavramın bir nevi kural görevi 
gördüğü ve fetva kitaplarında fazlaca yer verildiği görülmektedir. İbn 
Nüceym, el-Eşbâh'ta 'Helal ve haram içtimâ edince haram baskın/galip kılınır' 
külli kaidesine ilişkin örneklerde 'ihtiyat' ilkesine çokça atıf yapmaktadır.73 Bu 
bağlamda fakihlerin mesela, ibadetler ve helal-haram konuları ile ilgili hüküm 
verirken “ ًاـطاـیتحا ”, “ طوحأ لولأا ” “ طاـیتحلإا ” ifadeleriyle bu ölçüye/kaideye atıf 
yaptıkları anlaşılmaktadır. 74  Ebul-Feth el-Velvâlicî de fetva kitabında bu 
kaideden çokça istifade etmiş ve bu kaideye uygun olarak pek çok meseleye 
fetva vermiştir. Velvâlicî'nin ihtiyat kuralını kullanmasına bir örnekle yer 
vermek istiyoruz.  

 
72 İhtiyat kavramının tanımı, fıkıh ve fıkıh usulü ile ilişkisi, külli kaidelerin oluşmasına etkisi hakkında fazla bilgi için bkz. 

H. Yunus Apaydın, "İhtiyat", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 21/577-579; 
Mehmet Erdoğan, "İhtiyât" md., 240. 

73 İbn Nüceym, ' Mâni ve muktezi teâruz ettikde mâni takdim olunur' kaidesinin de bu kaide kapsamında olduğunu ifade 
etmektedir. Bkz. İbn Nüceym, el-Eşbâh ve'n-nezâir/ Hanefi Fıkhının Esasları, 330-356.  

74 Velvâlicî'nin ihtiyat ilkesinin/ölçüsünün kullanım örnekleri için bkz. el-Velvâlicî,  el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/32, 33, 
34, 37,148. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

107 

 ،تقرتحا ةرذع دامر كلاذکو ءاملا دسفی رئبلا يف  اھدامر عقوف تقرتحافٌ ةساجن اھتباصأ ةبشخ
 ھمحر دمحملً افلاخ الله ھمحر فسوی يبأ لوق ھّلك ذھ .حلملا لكؤی مل ةحلمم يف تام اذإ رامحلا كلذكو

 75ً.اطایتحا ھجو لّك نم ةساجّنلاب تقحتلاف ھجو نم ةساجّنلا تیقبف ةساجّنلا كلت ءازجأ دامرلا نلأ ؛الله

Örnek: “Pisliğe bulaşan kuru bir ağaç yakılsa ve onun külü kuyunun içine 
atılsa, kuyudaki suyu fasit ve pis eder. Yakılan hayvan gübresi de aynen bunun 
gibidir. Buna benzer şekilde bir eşek tuz ocağında ölse o tuzlanın tuzu 
yenilmez. Bu görüşlerin hepsi Ebû Yusuf (r.a)’a aittir. İmam Muhammed(r.a.) 
ise bu hususta ona karşı çıkmıştır. Ebu Yusuf'a göre kül o pisliğin bir parçası 
olduğundan necaset bir şekilde kalmıştır. İhtiyata göre hareket edildiğinde 
her açıdan bu pisliğin suya karıştığı düşünülür.”    

Bu örnekten de anlaşılacağı üzere Velvâlicî, Ebû Yusuf’un, necis olmak 
bakımından kendisine pislik bulaşmış ve yanmış ağaç külü ile hayvan gübresi 
külünün benzer olduğu ve karıştıkları suyu kirlettikleri görüşünü ihtiyat 
kaidesiyle temellendirmektedir. Dolayısıyla bu nitelikteki suların necis kabul 
edilmesi ve abdest vb. temizlikte kullanılmamasını ihtiyaten anlamlı 
bulmaktadır. Velvâlicî, örnekte bu hususu, “ ًاطایتحا ھجو لّك نم ةساجّنلاب تقحتلاف ” 
ifadesi ile açıklamıştır. 

یولبلا مومع  .2.1.5 /Çoğunluğun Bilgisi Dâhilinde Olan Şeyler  

Arapça'da 'belvâ/ یولبلا  ', zahmet ve imtihan konusu şeyi ifade etmektedir. 
'Umûmu'l-belvâ' tamlaması şeklinde fıkıh terimi olarak ise, kaçınılması büyük 
güçlüğe yol açan yahut yaygınlığı sebebiyle bilinmemesi mümkün olmayan 
olaylar, çoğunluğun bilgisi dışında kalmayacak şeyler anlamında kullanılır.76 
Umûmu’l-belvâ'ya, fıkıh usulüyle ilişkisini kurarak şerî hükümlerin delilleri 
arasında yer veren fakihler olmakla birlikte fıkıh ilmi içerisinde bir ilke, 
prensip olarak görülmesi daha yaygındır.77 Umûmu’l-belvâ/ çoğunluğun 
bilgisi dâhilinde olan veya kaçınılması sıkıntı oluşturan şeyler ilkesinin Hanefî 
mezhebi fıkhında en çok istifade edilen ilkeler arasında yer aldığı 
görülmektedir. Umûmu'l-belvâ, esasında başlangıçta bir kuralın fıkhi 
meselelere uygulanma sebebi iken zamanla bir alt veya müstakil fıkıh 
ilkesi/kuralı işlevi kazandığı da söylenebilir. Mesela; İbn Nüceym, ' Meşakkat 
kolaylığı celbeder' külli kaidesini açıklarken 'umûmu’l-belvâ' ilkesine 

 
75 Örnek mesele için bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/34. 
76 Umûmu'l-belvânın lafız ve terim anlamı ile fıkıh ve fıkıh usulü ilmindeki yeri hakkında fazla bilgi için bkz. Mustafa 

Baktır, "Umûmu'l-belvâ", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 42/155-156; 
Mehmet Erdoğan, "Umûm-ı belvâ" md., 587. 

77 Mesela; Ebu Said el-Hâdimi ve İsmail Hakkı İzmirli umûmu'l-belvâyı şerî deliller arasında göstermektedir. Fazla b ilgi 
için bkz. İsmail Hakkı İzmirli, Tartışmalar Bilimi(İlm-i Hilaf), 1162-163. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

108 

kolaylığı gerektiren yedi sebepten birisi (altıncı sebep) olarak yer verir.78 
Zaruret ve meşakkatin kolaylığı gerektirmesi kaidesine bağlı olarak 
Mecelle'de yer alan 17, 18 ve 21. kaidelerin de, umûmu'l-belvâ ilkesi ile 
ilişkisi kurulmuştur. Bu bağlamda; umûmu'l-belvâ, daha çok fıkhın ibadet 
konularında müracaat edilen bir ilke olarak görülse de muamelat, ukubat ve 
güncel fıkıh problemlerinde de etkin bir ilke olduğu anlaşılmaktadır.79    

Ebu'l-Feth el-Velvâlicî'nin de el-Fetâva’l-velvâliciyye’nin Kitâbu’t-
Tahâret bölümünde bu kaideye çokça " يولبلا مومع ھیف ھنلا  ", “  مومعل ھیلع يوتفلاو

يولبلا يولبو ةرورض ھیف نلا " ,” ", “ یولبلا مومعل ” ifadeleriyle atıf yapıldığı 
görülmektedir.80 Umûmu’l-belvânın etkin olduğu bazı örnekler vermek 
istiyoruz:  

 ھیف ھنلا ةرورضلا نم ھیف امل ھب سأبلا ھتعاس نم جرختساو بلحلا دنع بلحملا یف عقو اذإ رعبلا
  .يولبلا مومع

Örnek: “Hayvanın sütü sağılırken süt kabının içerisine dışkısı düşse, 
hemen çıkarılıp kabın dışına atılsa, zaruret ilkesi gereği bunda herhangi bir 
sakınca yoktur. Çünkü bu husus bu işi yapanların çokça başına gelen bir 
durumdur.”81 

Velvâlicî, bu meselede “umûmu’l-belvâ/çoğunluğun sıkça karşılaştığı” 
kaidesinden yararlanmıştır. Bu husus, onun şu “ يولبلا مومع ھیف ھنلأ ” ifadesinden 
anlaşılmaktadır. Bu durum bu işle uğraşanların başına sıklıkla geldiği için bu 
durum zorluğun giderilmesi ilkesiyle çözülmüştür. Çünkü bir şey insanlar 
arasında ne kadar çok yaygınlaşırsa ondan kaçınmak da zor olacaktır. Bir şeyi 
yapmak da ne kadar zorlaşırsa o iş zaruret kapsamına alınıp çözülür. 

Ayrıca el-Fetâvâ’l-velvâliciyye’de bu ilkenin “Şeriatta çoğa itibar edilir ve 
Gereklilik çok olanda etkindir/ .عرشلا یف بلاغلل ةربعلا ”, “ لکلا یف عئاش بجاولا ” gibi 
kaidelerle birlikte kullanıldığı ve bir birleriyle irtibatlandırıldığı 
görülmektedir. Buna ilişkin bir kaç örnek vermemizde yarar olduğunu 
düşünmekteyiz. Şöyle ki;  

 حسملاب رمأ يلاعت الله نلأ ؛عباصا ةثلاثب ردقم :مھضعب لاقو ،سأرّلا عبرب ردقم سأرّلا حسم
 . ..لكلا مكح رثكلأل و دیلا رثكأ عباصأ ةثلاثو ...... دیلا يھ كلاذو ھتلآ كلاذ یضتقاف

 
78 Umumu'l-belvânın kolaylık sebebi olması ve meşakkat arasındaki ilişkiye ilişkin örnekler hakkında bkz. İbn Nüceym, 

el-Eşbâh ve'n-nezâir/ Hanefi Fıkhının Esasları, 240-256. 
79 Zaruret ve meşakkat kaidesi ile umûmu'l-belvâ arasındaki ilişki ve etkin olduğu fıkıh alanları hakkında fazla bilgi için 

bkz. Mustafa Baktır, "Umûmu'l-belvâ", 42/155-156. 
80 Umumu'l-belvâ kullanımları için bkz. el- Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/39, 40, 43, 46, 48.  
81 Örnek için bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/39. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

109 

Örnek 1: "Başın meshi dörtte bir ile ölçülendirilmiştir. Bazılarına göre ise 
bunu üç parmak ile sınırlamışlardır. Çünkü Allah Teâlâ(cc) sadece mesh 
etmeyi emretmiştir. O halde, meshin yapılması için bir alete ihtiyaç vardır ve 
bu alet ise eldir......üç parmak, elin çoğunluğunu oluşturur ve eksere de tümün 
hükmü verilir.”82  

 ةربعلا نلأ ؛ضقتنیلا قُازبلا بلغ اذإ و ءوضولا ضقتنی قازبلا بلغ ول مفلا نم جرخ اذإ مّدلا
  اطایتحا ءوضولا ضقتنی ایوتسا نإو ،عرشّلا يف بلاغلل

Örnek 2: “Birinin ağzından kan gelse ve kan da tükrüğe galip gelse, 
abdest bozulmuştur. Ancak tükrük kana galip gelirse abdest bozulmamıştır. 
Çünkü Şerîatta itibar çoğa ve eksere göredir. Eğer tükrük ve kan eşitse ihtiyat 
kaidesine göre abdest bozulur.”83 

Bu iki örnekte bu kaidelerin nasıl kullanıldığı açıklanmaktadır. Çünkü çok 
olan şüpheyi gidermede etkin olup kesine yaklaştırır. Ayrıca bir şeyden şüphe 
ne kadar uzak olursa o şey hakikate o ölçüde yaklaşmış olur ve hüküm 
vermeye uygun hale gelir.  

2.2. Namaz İbadetinde Kullanılan Fıkıh Kaideleri 

Ebûl-Feth el-Velvâlicî, abdest konusunda olduğu gibi namaz kısmında da 
fıkıh kaidelerinden istifade ederek ve yer yer de kendi tercihlerini öne 
çıkararak fetva vermiştir. Abdest ibadetinde yer verilen kaideler ile başka 
kaidelerin benzer şekilde namaz ibadetinde de kullanıldığı anlaşılmaktadır. 
Burada Velvâlicî'nin bazı fıkıh kaideleri ile bu fıkıh kaidelerinden hareketle 
verdiği fetva örneklerine yer vermek istiyoruz.  

تارورضلا .1 / Zaruretler Kaidesi 

Zaruret kaidesine abdest ibadetinde olduğu gibi namaz ibadetinde de yer 
verildiği ve namaz ile ilgili farklı durumlarda hükme etki edecek şekilde 
zaruretin etkin olduğu anlaşılmaktadır. Velvâlicî, genel olarak zaruret ilkesini 
kullanırken özellikle " ةرورضلا نم ھیف امل "/Zaruretten dolayı" ve “  زاج

ةرورضل /zarurete binaen caizdir ve “ ةرورضلل لاإ زوجیلا /ancak zaruret var ise 
caizdir” vb. ifadelere yer vermektedir.84 Zaruret kaidesine ilişkin şu örneği 
burada verebiliriz: 

 
82 Örnek için bkz.  el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/64. 
83 Örnek için bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/48. 
84 Zaruret kaidesinin kullanım şekilleri hakkında bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/61, 69, 77, 138, 144, 146, 

152. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

110 

 نلأ ؛ھنم ءيشب ثیغتسی ناك نإّ لاإ ھتلاص نم غرفی ملام ھبیجی لاف ھیوبأ دحأ هاعد اذإ يلصملا
  85.ةرورضلل لاإ زوجیلا ةلاصلا عطق

Örnek: "Bir kimse namaz kılarken, namazını bitirmeden anne ve 
babasından birinin davetine icabette bulunamaz. Fakat eğer anne-baba 
herhangi (önemli)bir hususta ondan yardım talep ederse bu istisnaî bir 
durumdur. Zira namazdan ancak zarûrî durumlarda namazın bozulup 
çıkılması câiz olur."  

طایتحلإا .2  /İhtiyat/Şüpheli Şeylerden Uzak Durmak   

Abdest ibadeti konusunda ihtiyat kaidesi hakkında özlü bilgi verdiğimiz 
için burada tekrar bu hususta bilgi vermek istemiyoruz. Ancak, Hanefî 
mezhebi fıkhında ibadet kısmında ihtiyat kaidesine sıklıkla atıf yapıldığını, 
fetvalarda kullanıldığını görmekteyiz. Çünkü Hanefî fakihlerin ibadetlerle 
ilgili hükümlerde takva düşüncesiyle çok dikkatli olmayı yani, ihtiyatlı tutum 
almayı önceledikleri anlaşılmaktadır. Velvâlicî, kitabında ihtiyat kaidesine yer 
verirken genellikle “ ًاطایتحا ”, “ طوحأ “ ve ” لولأا طایتحلإا ” ifadelerini kullanmıştır.86 
Namazla ilgili meselelerde ihtiyatlı tutum almaya ilişkin iki örnek vermek 
istiyoruz: 

 مک ملعیلا وھو لجرلا اذھ مدقف ماملإا ثدحأف رھظلا ةلاص یف موقلاو ماملإاو دجسملا لخد لجر
 مھتلاصو ھتلاص زوجتل اطایتحا ةعکر لک یف دعقیو تاعکر عبرأ یلصی نأ یغبنی ؟ ھمامإ یلص

  87.نیقیب

Örnek 1. Bir adam camiye girdiğinde imam ve insanlar cemaat ile öğle 
namazına başlamışlar ve imamın da abdesti bozulmuş olsa ve bu durumda 
imam bu sonradan mescide gelen kişiyi imamete geçirse ve bu kişi de imamın 
kaç rekat namaz kıldırdığını bilmese şöyle davranması gerekir: Her rekatta 
oturarak dört rekat namaz kıldırır. Zira hem kendisinin hem cemaatin 
namazının kesin olarak caiz olması için ihtiyaten böyle yapması gerekir.  

Bu örnekte de görüldüğü üzere Velvâlicî'nin, mescide sonradan girip te 
imamın yerine geçip namaz kıldırma durumunda namazın sahih bir şekilde 
cevazını ihtiyat ilkesiyle çözümlemeye çalıştığı anlaşılmaktadır.  

 ھیف خیاشملا فلتخا ،جراخلا دجسملا يف رجفلا يّلصی لجر ءاجف لخادلا دجسملا يف يّلصی مامإ
 يف ناك نمل ءادتقلإا زاوج لیلدب دحاو ناكمك ھّلك كلاذ نلأ ؛هركیلا :مھضعب لاقو هركی :مھضعب لاق
  88.لعفیلا نأ طایتحلإاف خیاشملا فلتخا اذإو لخاّدلا دجسملا

 
85  el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/77. 
86 İhtiyat kaidesinin farklı kullanımları için bkz. el-Velvâlicî,  el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/32, 33, 34, 37, 148. 
87 el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/81. 
88 el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/116. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

111 

Örnek 2. İmam cami içerisinde sabah namazını kıldırırken, birisi gelip 
caminin dışında imama uyarak namaz kılmaya başlasa Meşâyıh/İleri gelen 
fakihler bunun cevazında ihtilaf etmişlerdir. Kimisi bunu mekruh görmüştür. 
Kimisi de mekruh değildir demişlerdir. Çünkü, caminin içerisi ile dışarısı bir 
mekan sayıldığı için caminin dışarısında caminin içerisinde oluşan cemaate 
uymanın caiz olması gerekir. Ancak bu hususta Meşâyıh ihtilaf ettiğinden 
dolayı ihtiyaten böyle yapılmaması yani mescid içerisine girerek cemaate 
uyulması daha doğrudur.  

كشّلاب لوزیلا نیقیلا .3  / Kesinlik /Yakin Şüphe İle Ortadan Kalkmaz  

Abdest başlığı altında bu kaideye ilişkin bilgi verdiğimiz için burada kaide 
hakkında ayrıca açıklamada bulunmayı zaid sayıyoruz. Kaidenin, namaz 
ibadetinde de kullanıldığını89 göstermek için bir örnek vermek istiyoruz: 

 ادمع وأ اوھس ھئاضعا ضعب کرت ھنأ نقیتسی مل ام ھتلاص تزاج ھمامإ ءوضو مامتإ یف كش نم
  90.کرتی مل ھنأ رھاظلا نلأ

Örnek: Biri imamın abdestinin tamam olduğu konusunda şüpheye düşse 
bu imamın arkasında namaz kılması caizdir. Ancak sehven veya kasıtlı bazı 
uzuvlarını yıkamadığını bilirse bu imamın arkasında namaz kılması caiz 
olmaz. Çünkü; zahir/ortada olan durum imamın tüm uzuvlarını yıkayarak 
abdestini alması olup bu bilgi şüphe ile terk edilmez. 

Yani, bu meseleden de anlaşılacağı üzere  görünüşte olan bilgi imamın tam 
bir şekilde abdest almasıdır, şüpheli olan durum ise bazı uzuvlarını 
yıkamadığıdır. Kesin olan bilgi ise şüphe arz eden bilgi sebebiyle terk 
edilemez.  

)امھرسیأ(امھنوھأ راتخا نیتیلبب يلتبإ اذإ .4 /Bir Kişi İki Sıkıntılı Durum İle 
Karşı Karşıya Kaldığında İçlerinden En Ehven Yani Kolay Olanı Tercih 
Eder   

İslam hukukunda mevcut zararın tümüyle giderilmesi yahut en az zararla 
olumsuzluğun kaldırılması esası vardır. Kavâid kitaplarında bu içerikli 
hususlar, "Zarar izâle olunur" külli kaidesi altında yer almaktadır. Gerek İbn 

 
89 Kaidenin farklı kullanımları için bkz. el-Velvâlicî,  el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/93, 95. 
90  el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/ 95. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

112 

Nüceym91 gerekse Mecelle92'de bu ve benzer kaidelere yer verilmiştir. Buna 
göre; kişi iki olumsuz/zararlı durumla karşı karşıya kaldığında ve bu 
olumsuzluklardan birinin zararı diğerine göre daha baskın ise ve bu iki 
zarardan kaçınmak da mümkün değilse zararı az (ehven-eyser) olanın 
yapılması ile sıkıntı atlatılır. Velvâlicî de benzer düşünceden hareketle bir 
meselede birden fazla zararlı husus var ise bu zararın en azı ile giderilmesi 
gerektiğine atıf yapmaktadır.93 Konuya ilişkin bir örneğini burada vermek 
istiyoruz.   

 يوزنت امك ةماخّنلا نم يوزنیل دجسملا نّإ( :ھلوقل ،ھتحتلاو يراوبلا قوف يقلیلا دجسملا يف قازبلا
 قوف قازبلا ناك كلاذ يلإ رطضا نإو ،ھبایث نم ءيشب وأ ھمّكب ةساجّنلا ذخأی و 94)راّنلا نم ةدلجلا
 مكح اھل ناك نإو ،ةقیقح دجسملا نم تسیل يراوبلا نّلأ ؛يراوبلا تحت قازبلا نم رٌیخ يراوبلا
  .امھنوھأ راتخأ نیتیلبب يلتبإ اذإف ،ةقیقح دجسم يراوبلا تحت امو ،دجسملا

Örnek: Mescide tükürük ve balgam gibi ağız suyu halının ne üstüne ve ne 
de altına atılmaz. Bu konuyla ilgili Efendimiz (s.a.v) şöyle buyurmuştur: “ 
Derilerinizi ateşten koruduğunuz gibi mescidi de balgamdan koruyun.” İnsan, 
balgam ya da tükürme halinde eli veya elbisesiyle önlem alır/müdahale eder. 
Eğer eli veya elbisesiyle önlem alamayacaksa halının altından üstüne kusması 
daha uygundur. Çünkü halı mescidin içerisinde olsa da mescitten bir parça 
değildir. Halının altı ise mescidin bir parçasıdır. Dolayısıyla bu kaideye göre; 
bir kişi iki sıkıntılı durum ile karşı karşıya kaldığında içlerinden en 
ehven/zararsız olanı tercih etmesi gerekir.95  

يراجلا ةداعلا .5 / Âdet Muhakkemdir/Delildir  

Arapça bir kelime olan 'âdet', bir şeyin tekrar tekrar yapılması anlamında 
olup 'gelenek-örf' lafızlarıyla aynı anlamda kullanılır. Fıkıh terimi olarak ise, 
İslam toplumu nazarında genel kabul görmüş ve öteden beri tekrarlanarak 
yerleşmiş bulunan uygulama anlamında olup belirli şartlara bağlı olarak İslam 
hukuku kaynakları arasında yer bulmuştur.96 Adet terimine ve bu terim 

 
91 İbn Nüceym, "Zarar izâle olunur" külli kaidesi altında bağlantılı olduğunu düşündüğü dokuz alt kaideye yer verir. 

Bunların hemen hepsi zararın giderilmesi ve az zararın çok zarara tercih edileceğine ilişkin kaidelerdir. Bu dokuz 
kaideden birisi de, "zarar-ı eşed, zarar-ı ahaf ile izale olunur" kaidesidir ki, Velvâlicî'nin burada yer verdiği kaide ile 
benzerdir. Bu alt kaideler ve örnekler hakkında fazla bilgi için bkz. İbn Nüceym, el-Eşbâh ve'n-nezâir/ Hanefi Fıkhının 
Esasları, 264-286. 

92 Mecelle'de de zararın izale olunacağı ile bağlantılı olarak başka külli kaidelere yer verilmektedir. Mesela; " zarar-ı eşed, 
zarar-ı ahaf ile izale olunur, ehven-i şerreyn ihtiyar olunur" vb. kaideler en az zararla sıkıntının atlatılmasını 
öncelemektedir. İlgili Mecelle maddeleri; 20, 26, 27, 28, 29. 

93 Kaidenin farklı kullanımları için bkz. el-Velvâlicî,  el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/56, 59. 
94 Ali el-Müttekî el-Hindî, Kenzü’l-ʿummâl fî Süneni’l-aḳvâl ve’l-efʿâl, thk; Bekri Hayyani. (Beyrut: Muessesetu'r-Risâle, 

bs.5, 1981), 8: 317, (23092). Ebû Bekr Abdullāh b. Muhammed İbn Ebî Şeybe, el-Muṣannef fi’l-eḥâdîs̱ ve’l-âs̱âr. thk. 
Sa‘d b. Nâsır eş-Şuserî. (Riyad: Dâru Künûz İşbîliyye, 2015), 5: 102, (7471, 7472). 

95 Örnek olarak buraya aldığımız meselenin, o günün imkanları, mescitlerin mimarisi, şartlar ile birlikte düşünülmesi 
gerekir. 

96 Adet'in sözlük-terim anlamı ve İslam hukuku delili olarak kullanımı hakkında fazla bilgi için bkz. Hayreddin Karaman, 
'Âdet', Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1988), 1/369-373; Mehmet Erdoğan, 
"Âdet", Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü,13. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

113 

etrafında oluşan kurallara hem fıkıh usulünün delilleri kısmında hem de fıkhın 
kuralları içerisinde yer verilmiştir. Gerek İbn Nüceym97 ve gerekse Mecelle98 
âdet terimiyle ilgili kaidelerin neler olduğuna dikkat çekmiştir. Velvâlicî de 
yer yer fetâvâsında âdet-örfün etkin-hüküm koyucu olduğuna farklı lafızlar 
mesela, ' ةداعلا ترج ھب  ' ile işaret etmektedir.99 Başlıkta yer alan 'âdet 
muhakkemdir' şeklindeki tamlama Velvâlicî'nin kullanımına benzediği için 
bize aittir. Konuya ilişkin bir örneğini burada vermek istiyoruz.   

   

 نّلأ ؛ھنم لفسأ ماملإاو ناكّدلا يلع موقلا وأ ،ھنم لفسأ موقلاو ناكدلا يلع ماملإا نوكی نأ هركیو
 مادعنلإ مھتلاص زوجتو دجوی ملو ةلاصّلا ناكم يف ةیوستلا ب جوت ماملإا ةلاصب مھتلاص كارتشا
 عماوج يف ةداعلا ترج ھب كلاذب سأب لا ھعم موقلا ضعب ناك اذإ امّأ ،هدحو ماملإا تناك اذإ اذھ دسفملا
  .نیملسملا

Örnek: İmam, dükkânın üstünde/yüksek bir yerde olup cemaat imamdan 
aşağıda, ya da tam tersi olduğu halde namaz kılmak mekruhtur. Çünkü 
cemaatin imam ile birlikte namaz kılması hepsinin aynı eşit zeminde 
olmalarını gerektirir. Bu durumda ise eşit zemin yoktur. İmam tek olsa da 
namazı ifsad edecek bir durum olmadığı için namaz geçerlidir. Ancak 
cemaatin bir kısmı imam ile birlikte ve farklı zeminde cemaatin bir kısmı ise 
farklı bir zeminde olsa bu şekilde namaz kılınmasında bir sakınca yoktur. 
Çünkü Müslümanların namaz kıldıkları camilerde bu durum bir adet halini 
almıştır.100 

Velvâlicî'nin vermiş olduğu bu örnekten de anlaşılacağı üzere; insanlar 
arasında yeni bir uygulama yaygınlık kazanmış ve bu uygulama temel fıkıh 
kurallarına aykırı değilse ve sıkıntı olmaması için bu uygulamaya itibar edilir. 
Velvâlicî'nin eserinde, gerek bu örnekte ve gerekse başka örneklerde fetva 
verirken bu ilkeyi esas aldığı anlaşılmaktadır.  

 İnsana Büyük Sıkıntı Veren Yükümlülük/ قاطیلاام فیلکت .6

İnsan, gücü ve takati sınırlı olan bir varlıktır. Bu nedenle, insanın mükellef 
tutulması, zorluk karşısında bazı ruhsatların tanınması vb. durumlar hep 
insanın gücü ve kuvveti ile mütenasiptir. Bu hususa pek çok nas işaret 
etmektedir. Mesela; "…Bir insan ancak gücü yettiğinden sorumlu 

 
97 İbn Nüceym temel altı külli kaide arasında yer verdiği âdet ve örfün fıkıhtaki yerini göstermek için bazı şartlar öne 

sürmüştür. Bu şartların neler olduğu ve örnekler hakkında fazla bilgi için bkz. İbn Nüceym, el-Eşbâh ve'n-nezâir/ Hanefi 
Fıkhının Esasları, 286-319. 

98 Mecelle bu bağlamda, adet, örf, maruf ve istiğmalin etkin ve hüküm koyucu olduğu toplam dokuz kaideye yer 
vermektedir. İlgili maddeler şunlardır: 36, 37, 38, 40, 41,42, 43, 44, 45.  

99 Kaidenin kullanımı için bkz. el-Velvâlicî,  el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/130. 
100 Konu hakkında fazla bilgi için bkz. el-Velvâlicî,  el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/130. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

114 

tutulur…"101 ayeti, Hz. Peygamber'in kolaylaştırmayı teşvik edip 
zorlaştırmayı yasaklaması102 vb. naslar esasında insanın gücünün sınırlı 
olduğuna ve bu sınırlı güç çerçevesinde sorumlu olacağını öne çıkarır. Buna 
göre; bir fiilin hükme konu olabilmesi için o fiilin kişinin kudreti dahilinde 
olması ve yoğun meşakkat içermemesi gerekir.103 İnsanın gücünün üstündeki 
fiiller ile sorumlu tutulmaması müstakil bir kaide olmayıp "meşakkat kolaylığı 
celbeder" vb. genel kaidelerin uygulanmasını sağlayan bir ilke olarak 
görülebilir. Nitekim İbn Nüceym, "meşakkat kolaylığı celbeder"  genel 
kaidesinin uygulanmasını gerektiren sebepler arasında bu hususa yer 
vermektedir.104 Velvâlicî de fetvalarında bu ilkeyi esas almış ve bazı 
meselelere bu ilke çerçevesinde cevap vermiştir. Örnek meselenin cevabını da 
" قاطیلاام فیلكت ھیف  /güç yetirilemeyen şeyle teklif olmaz"105 ilkesine bağlamıştır. 
Velvâlicî, bu ilkeyi kullanarak Ebu Hanife'nin şu görüşünü aktarır. 

 ةفرط و ةظحل لّك يف تبجول ،تبجو ول اھّنلأ ؛ةبجاو اھارأ لا :ركشلا ةدجس يف  ةفینح وبأ لاق
 .قاطیلاام فیلكت ھیف و ةرتاوتم هدابع يلع يلاعت الله معن نإف ،نیع

Örnek: Ebû Hanîfe şükür secdesi ile ilgili şöyle demiştir: “Şükür 
secdesinin vacip olduğu görüşünde değilim. Çünkü eğer vacip olsaydı, her an 
ve her bir gözün kapatılıp açıldığında şükür secdesi yapmak lazım gelirdi. 
Zira Allah’ın nimetleri kullarına her an kesintisiz bir şekilde gelmektedir. Her 
bir nimet karşılığında şükür secdesi yapmakta ise büyük bir sıkıntı olur.   

Özetle, insanın üzerine yüklenen sorumluluklar, kişinin gücünü 
aşmamalıdır. Allah, farz ve vacip olan hükümleri açıkça belirtmiştir; ancak 
sünnet ve müstehap nitelikli sorumluluklar kişilerin tercihine bırakılmıştır. 

Velvâlicî'nin, bu meselede Ebu Hanife’nin görüşünü, insana büyük sıkıntı 
veren durumların yükümlülük konusu olmayacağı ilkesiyle irtibatlandırdığı 
görülmektedir.  

 

 

 

 
101 Bakara, 2, 233. 
102 Buhârî, İlim, 11. 
103 Şerî hükme konu olacak fiilde bulunması gereken özellikler, meşakkat hüküm ilişkisi ve bunların değerlendirilmesi 

hakkında fazla bilgi için bkz. Zekiyyüddin Şâban, Usûlü'l-fıkhi'l-İslâmî, Dâru'l-Kitâbi'l-Câmiî, Kahire, 221-223; H. 
Yunus Apaydın, İslam Hukuk Usulü, Bilay Yayınları, Ankara-2018, 6. Baskı, 196-198. 

104 Mezkur kaidenin uygulanmasını gerektiren sebeplerin neler olduğu konusunda fazla bilgi için bkz. İbn Nüceym, el-
Eşbâh ve'n-nezâir/ Hanefi Fıkhının Esasları, 238-264. 

105 Kaidenin kullanımı için bkz. el-Velvâlicî,  el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/137. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

115 

لّكلا مكح رثكلأل .7  /Çoğa, Bütününün Hükmünün Verilmesi  

Furû fıkhın hemen her konusunda çoğa tümün hükmünün verilmesi106, 
vukuu yaygın olanın öncelenmesi107 ve hüküm vermede bu ilkelerin dikkate 
alınması ilk dönemlerden itibaren fıkıh eserlerinde yer almaya başlamıştır. Bu 
kabule, fıkıh eserlerinde farklı lafızlarla yer verildiği ve Mecelle'de de "İtibar 
gâlib-i şâyiadır nâdire değildir"108 şeklinde kaide formatına kavuştuğu 
söylenebilir.109 Velvâlicî'nin de, fetâvâsında namaz konusunda bu kaideye 
farklı lafızlar “ .عرشلا یف بلاغلل ةربعلا ”, “ لکلا یف عئاش بجاولا ” ile yer verdiği 
görülmektedir. Konuya ve kullanıma ilişkin aşağıda yer alan örnekleri 
verebiliriz. 

 بناج نم وأ سأرّلا بناج نم جرخ ءاوس ،لافّ لاإو ھیلع يّلصی ،تام مث َ،اّیح دلولا رثكأ جرخ اذإ
  110.لكلا مكح رثكلأل نلأ ؛رخآ

Örnek 1: Bir çocuğun doğma anında, bedeninin çoğu canlı iken çıkar ve 
sonra ölürse cenaze namazı kılınır, aksi durumda ise kılınmaz. Çocuğun canlı 
olarak doğması ister baş tarafından isterse diğer tarafından olsun durum 
aynıdır. Çünkü çoğa tümün (küll) hükmü verilir. 

 ءاعّدلاب يونیو مھیلع يّلصو اونفكو اولسغ رثكأ نوملسملاو رافكلاو نیملسملا يتوم عمتجا اذإ
  111.عرشلا يف بلاغلل ةربعلا نلأ ؛اولسغی مل رثكأ رافكلا ناك نإو ،نیملسملا

Örnek 2: Müslüman ile kâfirlerin cesetleri birbiri ile karışsa ve 
müslümanların ölüleri kâfirlerden fazla ise o zaman tümü yıkanır, kefenlenir 
ve Müslüman diye niyet edilerek cenaze namazları kılınır. Eğer kâfirlerin 
cesetleri fazlaysa o zaman cesetler yıkanmaz. Çünkü Şerîatta çoğa itibar edilir 
ve hüküm de ona göre verilir. 

ةلاصلا دسفت ریثكلا لمعلا .8  /Fazla Amel Namazı Fasit Kılar 
Sözlükte 'çok iş' olarak tanımlanan amel-i kesîrin terim anlamı; 'namazın 

mahiyetiyle bağdaşmayan bir fiilin namaz esnasında onu bozacak düzeyde 
oluşunu ifade eder. Söz konusu fiil namazı bozacak düzeye ulaşmazsa amel-i 
kalîl adı verilir.112 Esasında namaz ibadetiyle ilgili bu ilke/alt kaide 'çoğa, 

 
106 Kaidenin farklı lafızlarla ifade edilmesi ve örnekler için bkz. Hilal Çavuşismail, Hanefî Kaynaklarına Göre Gâlibiyet 

İlkesinin Fıkhî Açıdan Değerlendirilmesi ve Fürû-ı Fıkıhtaki Yeri, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Uludağ 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Bursa-2018, 14-18. 

107 Hilal Çavuşismail, Hanefî Kaynaklarına Göre Gâlibiyet İlkesinin Fıkhî Açıdan Değerlendirilmesi ve Fürû-ı Fıkıhtaki 
Yeri, 104-121. 

108 Mecelle, 42. 
109 İlgili maddenin açıklaması için bkz. Mustafa Yıldırım, Mecelle’nin Külli Kaideleri, 117-118. 
110 el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/157. 
111 el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/161. 
112 Namaz ibadetine ait görülen terim ve amel-i kesîr ile amel-i kalîl için mezheplerin getirdiği ölçüler hakkında fazla bilgi 

için bkz. Fahrettin Atar, 'Âmel-i kesîr', Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, gözden geçirilmiş 2. basım ek-1. cilt 
(Ankara: TDV Yayınları, 2020), 91-92; Mehmet Erdoğan, "Âmel-i kesîr", Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü,13.  



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

116 

tümün hükmünün verilmesi' kaidesiyle anlam içeriği bakımından 
benzeşmektedir. Bu ilke, namazı ifsat etme hususunda en fazla başvurulan 
ilkeler arasında yer alır. Velvâlicî'nin de, fetvalarında bu ilkeden yararlandığı 
anlaşılmaktadır. Bu ilke için şu meseleyi örnek verebiliriz. 

 113.ریثك لمع عامجلاو عامجلا ینعم یف ھنلا  ھتلاص تدسف اھسمل وأ اھلبق ولو
Örnek: Eğer biri namazdayken eşini öpse veya dokunsa namazı fasit olur. 

Çünkü öpmek veya dokunmak cimâ (cinsel ilişki) anlamına gelir ve cimâ da 
fazla amel/amel-i kesîr hükmündedir.    

ًاحوبذم ناك اذإ ھمحل عم ةلاصلا زوجتً اسجن هرؤس نوكیلا ام لّك .9 /Artığı Pis 
Olmayan Hayvanın Etinin Değdiği Elbiseyle Namaz Kılmak Caizdir 

Velvâlicî fetva eserinde yer yer , ' لّك  /her, tüm' kelimesi ile başlayan ilkeler 
ile bir hükmü ifade etmektedir.114 Burada yer alan ilke genel ve müstakil bir 
kaide değildir. Sadece eti yenen ve yenmeyen hayvanların artıkları-salyaları 
ve derilerinin temizliğinin tespitinde kullanılan bir ilke/ölçü olarak görülebilir. 
Bu ilkeye göre; bir hayvanın eti temiz/mübah ise artığı da temiz ve mubahtır; 
eti mübah olmayan hayvanların ise artıkları da necistir yani, hayvanların 
artıklarının helal olup olmamasında etin helal olup olmaması bir ölçüdür. Eti 
yenmeyen hayvanın kesilerek öldürülmesi sadece derisini temiz hale getirir, 
yoksa etinin necisliği devam eder. Velvâlicî, bu ilkeye ilişkin şu örneği 
vermektedir. 

 ھعم و لجرّلا يّلصول يتح ھمحل رھطیلاو ،هدلج رھطی هوحن و بلعثلا لثم عابسّلا نمَ ائیش حبذ اذإ
 ،سجن هرؤس نلأ ؛هدسفأ لیلقلا ءاملا يف ھمحل عقو ولو ،ةدساف ھتلاصف مھرّدلاردق نم رثكأ ھمحل نم
 ،يلاعت ´ امھمحر ثیّللا وبأ ھیقفلاو ، يناودنھلا رفعج وبأ ھیقفلا ذخأ ھب و ھمحل ةساجن لیلد هرؤس ةساجنو
 عماجلا( يف دیھشّلاردصّلا راتخا اذكھ .اذھ فلاخ يلع نیتلأسملا نیتاھ تناك يتح رھاط ھنأ :راتخملاو
 حبّذلاب محّللا رھطیلا :لاق و يلاعت ´امھمحرثیّللاوبأ ھیقفلاو رفعج وبأ ھیقفلا ھب ذخأ امب ذخأ مثَ لاوأ )ریغصلا
 نلأ ؛اھمحل عم ةلاصّلا زوجت ةیحلا وأ ةرأفلا وأ رویطّلا نم يزابلا ریغ وأ َ،احوبذمَ ایزاب تناك ول و
 ؛َاحوبذم ناك اذإ ھمحل عم ةلاصّلا زوجتَ اسجن هرؤس نوكیلا ام لّكو ،سجنب سیل ءایشلأا هذھ رؤس
  َ.اسجن ھمحل نوكیلا ھنلأ

Örnek: Eğer tilki gibi yırtıcı bir hayvan kesilmişse onun derisi temiz 
sayılır. Ancak o yırtıcı hayvanın eti temiz değildir. Eğer bir kişi tilkinin bir 
dirhemden fazla eti üzerine bulaştığı halde namaz kılarsa, o kişinin namazı 
fasit olur. Yine tilki eti az suyun içinde düşse, o suyu necis hale getirir. Çünkü 
tilki gibi yırtıcı hayvanların artığı necistir. Tilkinin etinin necis olması 
artığının da necis olmasının delilidir. Bu görüşü fakîh Ebû Ca’fer el-

 
113 el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/83. 
114 Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye adlı eserinin tümünde,  ' لّك  /her' ile başlayan toplam 131 kaide/ilkeye yer 

vermektedir. Eserde yer alan kaide/ilkeler için bkz. Sekafî, Muhammed b. Şedîd. “el-Külliyyâtü’l-fıkhıyye mine'l-
Fetâvâ'l-Velvâlicîyye fi'l-Fıkhi'l-Hanefî”, s.1621-1656. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

117 

Hınduvanî ve Fakîh Ebu’l-Leys (r.h) ifade etmişlerdir. Tercih edilen görüş ise 
şudur: Her iki hususta da ihtilaf olsa da tilki temizdir. Sadrüşşehid önceden 
tilkinin temiz olduğunu söylerken daha sonra bu görüşünden vazgeçmiş fakîh 
Ebû Ca’fer ve fakîh Ebu’l-Leys'in (r.h) görüşünü benimsemiş ve şöyle 
demiştir: “ Tilki boğazlansa da eti temiz olmaz. Ancak boğazlanan hayvan 
kartal veya diğer kuşlar, fare, yılan gibi hayvanların eti namaz kılanın üzerine 
bulaşsa bu halde namaz kılınması caiz olur. Çünkü bunların artığı necis 
değildir. Artığı necis olmayan hayvanlar boğazlanıp da etleri namaz kılanın 
elbisesine bulaşsa bu durumda namaz caiz olur. Çünkü bunların eti necis 
değildir.115 

 Namazda İmama Uymada / 10  ةلاصلا ةماملإا يف سأرّلل لا مادقلأل ةربعلا
Ölçü/İtibar Baş Değil Ayaklardır  

Bir önceki ilke gibi bu da bir kaide olmayıp sınırlı bir konuda kullanılan 
ilke/ölçü olarak görülebilir. Bu ölçü, cemaat halinde namaz kılınmasında 
imam ve imama tabi olanların saf tutma sıra/hizasında kullanılmaktadır. 
Cemaatin imamdan önde durması caiz olmadığı için cemaat asgari bir ayak 
boyu imamdan geride olmalıdır. Bu hususta ölçü secde yeri/baş değil 
ayakların yeri esastır.116  İmam ve kendisine tabi olanın hiza farklılığı hem eda 
edilen namazın sahih veya fasid şeklinde niteliğini gösterme hem de sünnete 
uymada bir ölçüdür.117 Velvâlicî, bu hususu bir örnek mesele ile kaide 
formatına sokmaya çalışmıştır. 

 ھتلاصف ماملإا سأر لبق ھسأر عقی دجسول لاحب وھو ھبنجب يّلصف ماملإا نم لوطأ ناك اذإ مومأملا
 نع رخلآاو ھنیمی نع امھدحأ ماقأو دوسلأاو ةمقلعب يّلص ھّنأ دوعسم نبا اللهدبع نع يور امل( ةزیاج
 نونك اننیب امیف تنأ :نلاوقی اناك امھّنأ لقن يّتح ھنم لوطأ اناكو ةثجلاریغص دوعسم نبا ناكو هراسی
 ضعب ركذ اذكھ زوجیلا ماملإا سأر لبق عقو متؤملا سأرو ءامیلإاب يّلص اذإ ام فلاخب )ءانإ يف
  .مھسوؤرل لا مھمادقلأ ةربعلا نّلأ ؛زوجی ھّنأ :حیحصّلاو ،خیاشملا

 Örnek: İmamın arkasında namaz kılan/me'mûm imama göre uzun 
boylu olsa, hemen imamın yanında dursa(biraz arkası hizasında) ve bu 
durumda secde edildiğinde başı imamın başından önce/öne gelse de, bu 
şekilde namaz caizdir. Bunun delili Abdullah b. Mesud’tan gelen şu rivayettir: 
Abdullah b. Mesud, Alkame ve Esved’e imamlık yapmış, namazda birisini 
sağına ve diğerini ise sol tarafına durdurmuştu. Abdullah b. Mesud kısa 
yapılıydı bu ikisi ise ona göre uzun boyluydu. Hatta Alkame ve Esved'in şöyle 

 
115 Mesele için bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/146. 
116 Konu hakkında fazla bilgi için bkz. Ömer Nasuhi Bilmen, Büyük İslam İlmihali, (İstanbul: Bilmen Basım ve Yayınevi, 

1990), 146-154. 
117 Cemaat halinde saf düzeninin fıkhi hükümleri ve şekli hakkında fazla bilgi için bkz. Salim Öğüt, 'Saf', Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 35, 435-436; Mehmet Erdoğan, "Saff", Fıkıh ve Hukuk 
Terimleri Sözlüğü, 489. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

118 

söyledikleri nakledilir: “Sen ikimizin arasında ( ءانإ  )nın nûnu gibisin”. Bazı 
Meşâyıh ise imaen kılınan namaz hariç imama uyan kişinin başı imamın 
başından önde olacak şekilde kılınan namazın caiz olmadığını 
söylemektedirler. Ancak bu durumda doğru olan husus bunun caiz olmasıdır. 
Çünkü namazda imama uymada ölçü/itibar uyanın başı değil ayak hizasının 
arkada olmasıdır.118 
2.3. Zekât İbadetinde Kullanılan Fıkıh Kaideleri 

Fakihler, fıkhi bir meselenin hükmünü tespit edip ifade ederken veya fetva 
verirken fıkhî deliller ile birlikte sıklıkla fıkıh kaidelerine de müracaat ederler. 
Velvâlicî'nin de zekâtla alakalı verdiği fetvalarda sıklıkla fıkıh kaidelerinden 
istifade ettiği görülmektedir. Abdest ve namaz ibadeti kısmında yer alan genel 
müstakil kaideler fıkıhta en yaygın şekilde kullanılan kaideler olduğundan 
çalışmamızın bu iki kısmında haklarında verdiğimiz bilgiyle yetinmek 
istiyoruz. Zekat, oruç ve hac ibadetleri kısmında ise bu genel kaideler ve ilgili 
bir-iki örnek vermekle iktifa edeceğiz. Ayrıca bu başlık altında zekât kısmında 
kullanılan ve bu alana özel/mahsus olan alt kaideleri örnekler ile birlikte 
vermek istiyoruz. 

ةرورضلا .1 / Zarûret Kaidesi 
Bu kaide fıkhın her alanında kullanılabilecek özelliğe sahiptir. Bu nedenle 

Ebu’l-Feth el-Velvâlicî fetva kitabının abdest ve namaz bölümlerinde bu 
kaideyi kullandığı gibi zekât kısmında da birçok meselenin fetvasını bu kaide 
ile irtibatlandırmıştır.  

  .ةرورضلا و ةرورضللّ لاإ زوجیلا لاؤسّلا نّلأ ؛ھموی توق هدنعو ساّنلا لأسی نأ دحلأ یغبنیلاو

Örnek: “Bir kimsenin, yanında bir günlük ihtiyacını karşılayacak yiyeceği 
varsa dilencilik yapması uygun değildir. Çünkü dilencilik sadece zorunluluk 
durumunda geçerlidir. Bir günlük yiyeceği olan kişi ise zor durumda 
değildir.”119  

Bu meseleden de anlaşılacağı üzere Velvâlicî, dilenciliği zorunlu 
durumlarla kayıtlamış ve dilencilik yapmayı zaruret kuralı ile sınırlı 
tutmuştur. 

 

 

 
118 Örnek için bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/107-108. 
119 Örnek için bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/214. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

119 

عرشلا يف بلاغلل ةربعلا .2 / Şeriatta Çoğa İtibar Edilir/Şeriatta Hüküm 
Gâlibe Göredir 

Bu kaide, namaz ve abdest ibadetinde en çok kullanılan kaidelerden olduğu 
gibi zekat ibadetinde de en çok yer verilen kaidelerden biri olarak 
görülmektedir. Fıkıh eserlerinde benzer ifadeler ile bu kurala yer verildiği 
gözlenmektedir.120 Mecelle'nin 42. maddesi bu kaideye yer vererek hükmün 
yaygın olan duruma göre verileceği nadir olanın ise dikkate alınmayacağına 
vurgu yapmaktadır.121 Bununla ilgili şu meseleyi örnek olarak zikretmekle 
yetineceğiz.  

 .ةبلغلل ةربعلاف ضعبلا يف نامث و لوحلا ضعب يف ماست تناك نإف

Örnek: “Eğer hayvan (deve) yılın bir kısmında meralarda otlatılır/yayılır 
ve yılın bir kısmında da özel olarak (ahırda)beslenirse, bu halde itibar galip 
ve çoğadır.”122 

Bu örnek meseleye göre; hayvanlar yılın bir bölümünde otlakta yayılır ve 
bir bölümünde de ahırda beslenirse böyle durumlarda hayvanın hangi şekilde 
daha çok beslendiği esas kabul edilir ve zekat ile irtibatlandırılır. Şöyle ki yılın 
yarısından çoğunu merada yayılmış ise sâime123 kabul edilir ve zekatı 
verilmesi gerekir, ancak ahırda yılın yarısından fazla beslenmişse sâime 
sıfatını kazanmadığı malûfe sayıldığı için zekata tabi olmaz.124 

مئان لام باصنلا لیمكت ةاكزّلا بوجو يف ببسلا .3 /Zekât'ın Farz Olmasının 
Sebebi, Artma Özelliğine Sahip Olan Malın Nisabının Tamamlanmasıdır 

Başlıkta yer verilen nisap kavramı, zekata tabi malların zekatının 
verilmesindeki asgari miktarı/ölçüyü ifade etmektedir.125 Başlıkta yer verilen 
ifade genel bir fıkıh kaidesi olmayıp sadece zekat ibadetinde zekata tabi 
mallara ilişkin bir ölçü getirmektedir. Bu ölçüye göre, malın zekatının 
verilmesi için nisaba ulaşması tek başına yeterli olmayıp söz konusu malın 
nâmi/artıcı nitelikte de olması gerekir. Aşağıdaki örneklerde zekata tabi 
malların bu ölçüye uygun olması ifade edilmektedir.  

 
120 Kaidenin farklı lafızlarla kullanımı ve örnekler hakkında fazla bilgi için bkz. Hilal Çavuşismail, Hanefî Kaynaklarına 

Göre Gâlibiyet İlkesinin Fıkhî Açıdan Değerlendirilmesi ve Fürû-ı Fıkıhtaki Yeri, 104-121. 
121 Mecelle'nin ilgili maddesi ve madde ile ilgili açıklamalar için bkz. Mustafa Yıldırım, Mecelle’nin Külli Kaideleri, 117-

118. 
122 Örnek için bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/188. 
123 Sâime kavramı için bkz. Mehmet Erdoğan, "Sâime", Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 492. 
124 Hayvanların zekata tabi olması için sâime niteliğini taşıması hakkında fazla bilgi için bkz. Mehmet Erkal, 'Zekât', 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 44, 197-207; Ömer Nasuhi Bilmen, Büyük 
İslam İlmihali, 342-343. 

125 Nisab kavramı hakkaında fazla bilgi için bkz. Mehmet Erkal, , 'Nisab', Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 
(İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 33, 138-140. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

120 

 ؛رخلآاب امھدحأ باصنلا لمكتو ةاكزلا بجت ناسنا يلع نید مھرد ةئام و طقف مھرد ةئام ھل لجر
 ةیببسلا قح يف دحاو سنجلا نلأ

Örnek 1: "Bir kişinin sadece yüz dirhemi olsa ve aynı zamanda bir kişiden 
de yüz dirhem alacağı bulunsa bu durumda eldeki dirhem ile alacak dirhem 
bir birine eklenir ve zekat vacip olur. Çünkü zekatın vacip olma sebebinin 
oluşmasında sahip olunan mal tek cinstir."126 

 ةنوؤم ھّنلأ ؛ًانونجم وأً لاقاع ً،اریبک وأً اریغص كلاملا ناک ءاوس ةیرشعلا ضرلأا نم رشعلا ذخویو
 ةیمانلا ضرلأا

Örnek 2: “Mülk sahibi küçük olsun büyük olsun veya akıllı olsun deli 
olsun fark etmez; bunların sahip olduğu öşrî araziden onda biri öşür/zekat 
alınır. Çünkü bu öşür, üretmekte olan arazinin geliridir.”127  

Birinci örnekte, zekâtın vacip olmasında keyfiyetleri farklı da olsa aynı 
cins olan malın/gümüş paranın bir birine eklenerek nisaba ulaşmış olma ilkesi 
esas alınmıştır. Gümüşte ise zekata esas asgari miktar/nisap iki yüz dirhem 
gümüştür. İkinci örnekte de araziden elde edilen gelirin öşrünün/zekatının 
verilmesinde sahiplerinin hukuki durumlarının dikkate alınmayacağı 
belirtilmiştir. Bu örneğe göre, toprak mahsullerinde esas olan elde edilen 
mahsulün nisaba ulaşmış olmasıdır, mahsul sahibinin vucup-eda ehliyeti 
değildir.128 

ھبحاص ةجاحل ةلوغشم لام يف ة .4 اکز لا /Mal Sahibinin İhtiyaçları İçin 
Ayrılan Malda Zekât Yoktur  

Ebul-Feth el-Velvâlicî'nin, fetâvâsında bu özel kaideyi birçok zekat 
meselesinde kullandığı görülmektedir. Zekat ile mükellef olmak için öncelikle 
kişinin asli ihtiyaçlarını karşılaması esastır. Buna göre, zekatı verilecek mal, 
sahibinin asli ihtiyaçları dışında sahip olduğu mallardır. Bu hususta fakihler 
arasında görüş birliği bulunmaktadır.129 Burada örnek olması düşüncesiyle şu 
meseleyi verebiliriz.  

 جاتحی امّم بتكلا تناك نإ ةاكزّلا ذخأّی نأ ھل لحی مھرد يتئام يواسیام ملعلا نم بتك ھل لجر"
 ھتجاحب ةلوغشم اھّنلأ ؛ًابدأ وأً اثیدح وأ ناكً اھقف اھذخأ ھل لّح .حیحصّتلاو ةسارّدلاو ظفحلل اھیلإ وھ

 
126 Örnek için bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/184. 
127 Örnek için bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/201. 
128 Fakihler, çocuk ve akıl sahibi olmayanların sahibi oldukları toprak mahsullerinin zekatını vermekle yükümlü oldukları 

hususunda görüş birliği içerisindedirler. Sahibi oldukları diğer malların zekatları ile yükümlü olup olmadıklarında ise 
fikir ayrılığı vardır. Çünkü, mahsullerde zekat malda, diğer mallarda ise zimmette tahakkuk etmektedir. Konu hakkında 
fazla bilgi için bkz. Mehmet Erkal, 'Zekât', Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 44, 198.  

129 Asli ihtiyaç/Havâic-i asliyye hakkında bkz. Orhan Çeker, 'Havâic-i asliyye', Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 
(İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 16, 504-507. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

121 

 هدنع ناك نإو ،لّح اھیلإ جاتحی ام هدنع ناك نإ باوجلا اذكھ فحاصملا امّأو ،سبّللا بایثك راصف
   .لّحیلا مھرد يتئام يواسی وھو ةجاحلا ردق يلعً ادئاز

Örnek: “Eğer bir ilim adamının sahip olduğu kitaplar iki yüz dirheme 
denk gelse ve bunlar, ezberleyeceği, öğreneceği ve tashih edeceği türden 
ihtiyaç duyduğu kitaplar ise bu kişinin zekat alması helaldir. Hatta bu kitaplar 
fıkıh, hadis ve edebiyat ile ilgili olsa da durum aynıdır. Çünkü, bu kitaplar 
kişinin ihtiyaç duyduğu elbise mesâbesindedir. Yine sahip olunan kitaplar 
Mushaf ise ve ilim adamı da bunlara ihtiyaç duyuyorsa zekat alması kendisine 
helal olur. Ancak sahip olduğu kitaplar ihtiyaç duyduğundan fazla ise ve 
bunların değeri de iki yüz dirheme ulaşıyorsa bu durumda zekat alması helal 
olmaz."130  

Bu örnekten de anlaşılacağı üzere kişinin sahip olduğu şeyler iki yüz 
dirheme ulaşmış olsa da bu şeyler kişinin öncelikle ihtiyaç duyduğu şeyler ise 
bu kişi zekat vermez tam tersine kendisine zekat verilebilir.  

 

ةدابع اھّنلأ ؛ةاكزلا ءادأ يف ربتعت ةیّنلا .5  / Zekât İbadet Olduğu İçin 
Ödenmesi Esnasındaki Niyete İtibar Edilir  

Velvâlicî'nin zekât ile ilgili kaydettiği bir diğer ölçü de niyetin varlığı ve 
zamanıdır. Bu ölçü, diğer ibadetlerde bir sıhhat şartı olduğu gibi zekâtta da 
sıhhat şartı olarak görülmüştür. Çünkü, zekât, fıkıhta malî bir ibadet olarak 
kabul edilir. Dolayısıyla diğer ibadetlerin sahih olması için ibadete başlarken 
niyet şart olduğu gibi zekat olarak verilecek mal ana maldan ayırt 
edilirken/elden çıkarılırken niyetin yapılması gerekir. Bu, fakihlerin baskın 
olan ağırlıklı görüşüdür.131 Vereceğimiz örnek bu hususu ifade etmektedir. 

  .ءادلأا دنع ربتعت ةّینلا نلأ ؛ھئزجیلا ةنسّلا رخآ يف قدصتی مث ةاكزلا ءادأ يون نإف 

Örnek: “Bir kişi zekât vermeye niyet etse ancak yılın sonunda bu malın 
zekâtını ayırıp verse, bu kişiden zekât sorumluluğu düşmez. Çünkü zekât malı 
verilirken niyet edilmesi gerekir, esas olan budur.”132  

Bu örnekten de anlaşılacağı gibi zekât bir ibadet olduğu için niyetin zekât 
malı verilirken edilmesi asıldır. Zekât malının verilmesi öncesi veya 

 
130 Örnek için bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/201. 
131 Konuya ilişkin fazla bilgi için bkz. Mehmet Erkal, 'Zekât', Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 44, 199-200. 
132 Örnek için bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/181. Velvâlicî, Hanefi mezhebi görüşleri çerçevesinde niyet 

ile ilgili farklı durumlara burada temas etmektedir. Mesela; kişi sene başında zekâta niyet edip zekât malını ayırsa ve yıl 
sonunda bunu bir fakire verse zekâtın geçerli olduğu umulur. Yine niyet etmeksizin malının tamamını elden çıkarsa 
istihsan delilline göre kendisinden zekât sorumluluğu kalkar. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

122 

sonrasında niyet edilmesine itibar edilmez. Niyet, ibadete başlama anında 
yapılması gerekir.  

 ءلادلاب یقسی امو رشعلا ھیفف احیس یقست وأ ءامسلا اھیقست ةیرشع ضرأ لک .6
رشعلا فصن ھیفف یقاوسلاو / Gökyüzü veya nehirle sulanan öşrî arazilerin 

ürünlerinden onda biri (öşür ) zekât olarak verilir. Ancak kovalarla veya 
diğer sulama yöntemleriyle sulanan yerlerin ve arazilerin ürünlerinden 
yirmide bir (öşrün yarısı) zekât olarak verilir.133 

  Zekât ibadeti hakkında özel bir kural/kaide olarak 
görülebilecek bu kaide, öşrî arazilerin sulanma şeklindeki farklılığa bağlı 
olarak verilecek öşür miktarının da değişebileceğini ifade etmektedir. Öşri 
araziden elde edilen her türlü üründen öşür/zekât verilip verilmeyeceği ve 
öşrün verilmesinde nisabın aranıp aranmayacağı hususunda görüş ayrılığı 
vardır. Hanefi mezhebinde Ebu Hanife'nin görüşü esas alınarak toprak 
mahsullerinde nisap aranmadan elde edilen mahsulün toprağın sulanma 
çeşidine bağlı olarak onda bir veya yirmide bir şeklinde öşür alınır. Buna göre; 
toprak emek sarf edilmeden meselâ yağmurla veya nehir suyu ile tabii biçimde 
sulanıyorsa 1/10 (% 10), emek harcanarak veya dolap vb. aletler kullanılarak 
sulanıyorsa 1/20 (% 5) nisbetinde zekât alınır.134 Velvâlicî'nin bu hususta 
İmameyn değil de Ebu Hanife'nin görüşünü esas aldığı anlaşılmaktadır. 
Velvâlicî, bu durumu “ لک /bütün” kelimesini de kullanarak zekât ile ilgili bir 
özel kaide formatına soktuğu görülmektedir.   

2.4.  Oruç İbadetinde Kullanılan Fıkıh Kaideleri 

Velvâlicî'nin, oruç ibadetiyle ilgili meselelerde abdest, namaz ve zekât 
ibadetlerinde kullandığı külli fıkıh kaidelerinin yanı sıra sadece oruç ibadetine 
has özel fıkıh kurallarını da kullanıldığı görülmektedir. Bu kısımda kullanılan 
genel fıkıh kaidelerden bir kısmı; "zaruret ilkesi, kesin bilginin şüphe ile 
ortadan kalkmayacağı vb. " külli kaidelerdir. el-fetâvâ’l-velvâliciyye'de oruçla 
ilgili bazı meselelerin fetvasında kullanılan bazı genel ve özel fıkıh kaidelerine 
örneklerle birlikte yer vermeyi düşünüyoruz. 

 

 

 
133 Zekât ile ilgili bu özel kural/kaide hakkında bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/202. Velvâlicî, hadisle 

ilişkilendirdiği bu kural altında altı çeşit öşri arazi hakkında da özlü bilgi vermektedir. (1/202-203) 
134 Toprak mahsullerinden alınan öşür/zekat ile ilgili fazla bilgi için bkz. Yunus Vehbi Yavuz, İslâmda Zekât Müessesesi, 

İlaveli İkinci Baskı, (İstanbul: Otağ Matbaası, 1975) 161-173; Mehmet Erkal, 'Öşür', Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 34, 97-100.  



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

123 

اھردقب ردّقی ةرورضلل حیبأ ام .1  /Zaruretler Kendi Miktarlarınca Takdir 
Olunur 

Bu başlıkta yer alan 'zaruretlerin kendi miktarlarınca takdir edilmesi' 
kaidesi zaruret durumlarında mevcut zararın giderilmesi gerektiği asıl 
kaidesinin uygulanma keyfiyetini açıklayan bir alt/tabi kaide niteliğindedir. 
İbn Nüceym, 'zaruretler kendi miktarlarınca takdir olunur' kaidesini 'zarar 
izâle olunur' asıl kaidesi başlığı altında ve bu asıl kaidenin uygulanmasını 
sağlayan bir alt/tabi kaide niteliğinde görür.135 Söz konusu kaide Mecelle'de 
ise böyle bir ayırıma gidilmeden genel fıkıh kaidesi olarak verilmektedir.136 
Velvâlicî, söz konusu kaideyi başlıkta olduğu şekliyle olmasa da benzer 
anlamı ifade edecek ' اھردقب رّدقیف ةجاحلا لجلأ  ./İhtiyaçlar kendi miktarınca takdir 
olunur'  şekilde verir. Velvâlicî'nin, konu ile ilgili verdiği şu meseleyi örnek 
olarak vermek istiyoruz. 

 ؛ةعمجلا لبقً اّتس وأً اعبرأ ھیف يّلصی ام رادقم ناذلأا دنع ةعمجلا يلإ جرخی نأ فكتعملل يغبنیو
 .اھردقب رّدقیف ةجاحلا لجلأ جورخلا زاوج نّلأ

Örnek: “Mu’tekif/İ'tikaf eden kişi cuma namazı için ezan okunurken ancak 
dört ve ya altı rekât (nafile)namaz kılıcak kadar bir süre önce çıkar. Çünkü 
bir ihtiyaç için dışarı çıkma izni, o ihtiyacın kendi miktarınca takdir 
olunur.”137  

İtikafta esas olan bu ibadeti yerine getiren kişinin bulunduğu yeri terk 
etmemesidir. Ancak bulunduğu mescitte cuma namazı kılınmadığı için Cuma 
namazını kılması için bu namazın kılındığı büyük bir camiye gitmesi gerekir. 
Dolayısıyla bu kişi bulunduğu yeri ancak ihtiyacını karşılayacak bir süre için 
terk edebilir ve bu süre de cuma namazını kılma süresi ve öncesinde hazırlık 
yapmak için gerekecek süredir.  Cuma namazı öncesi dört veya altı rekât nafile 
namaz kılacak kadar bir süre o kişiye yetecek ihtiyaç süresidir. Bu süreyi 
taşması, itikaf ibadetini ifsat edebilir.138 

زئاج وھف ھنع زارتحلإا نكمیلاام .2 /Kendisinden Kaçınmak Mümkün 
Olmayan Şeyler Caizdir.139  

Kendisinden kaçınmanın mümkün olmadığı şeylerin caiz görülmesi, genel 
bir kural olmayıp bir kaidenin uygulanmasına yönelik sebepler arasında 

 
135 Kaide hakkında fazla bilgi için bkz. İbn Nüceym, el-Eşbâh ve'n-nezâir/ Hanefi Fıkhının Esasları, 268-270. 
136 Mecelle, md. 22. 
137 Örnek için bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/241. Velvâlicî, I,241-244. sayfalar arasında itikâf hakkında 

daha geniş bilgi de vermektedir. 
138 İtikâf ibadeti hakkında fazla bilgi için bkz. Mehmet Şener, 'İ‘tikâf', Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2001), 23, 457-459. 
139 el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye 1/217 (Kurala zemin teşkil edecek örnekler burada yer almaktadır). 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

124 

gösterilmektedir.140 Başlıktaki şekliyle kural, Velvâlicî'nin fetâvâsında bu 
şekliyle değil de orucu bozan ve bozmayan örnek meselelerden hareketle 
bizim ifade şeklimizdir. Bu kural, Mecelle'de de yer alan 'meşakkat teysiri 
celbeder'141 külli kaidesiyle irtibatlandırılabilir. İbn Nüceym de, zorluğu bu 
kaidenin uygulama sebepleri arasında sayar.142 İnsanlar, hayatlarında bazen 
kaçınılamayacak durumlarla karşı karşıya kalırlar. Örneğin, bir evde kedi 
olması durumunda ondan tamamen kaçınmak zordur. Rüzgârlı hava 
koşullarında ise tozdan tamamen korunmak mümkün olmayıp toz ağız 
içerisine girer. İşte bu gibi durumlarda bazı yasakların caiz olabileceği veya 
bazı hükümlerde bu kaide gereği değişiklik olabileceği söz konusu edilir. 
Velvâlicî'nin, bu kaideyi kullanarak aşağıdaki fetvayı verdiği anlaşılmaktadır.  

 .ةلمجلا يف ھنم زارتحلإا ھنكمیلا ھنلأ ؛ھموص دسفیلا ھقلح رابغلا لخدف هاف حتف اذإ

Örnek: “Oruçlu biri ağzını açsa ve boğazına toz kaçsa bu kişinin orucu 
bozulmaz. Çünkü genel olarak bir insanın tozu yutmaktan kaçınmak mümkün 
değildir.”143  

Velvâlicî'nin, kendisinden kaçınmanın mümkün olmadığı kimi durumları 
hükme tesir edecek bir özür olarak değerlendirdiği anlaşılmaktadır. Bu 
örnekte de görüldüğü üzere yutmaktan kaçınılamayan toz her ne kadar 
boğazdan geçse de bu durum bir özür kabul edilir ve oruç bozulmaz.144  

 ةروص مئاق ةوھشلا ءاضق نع فكلا و موصلا دسفت ينعمو ةروص ةوھشلا ءاضق .3
موصلا دسفت لا ينعمو  /Şeklî ve Hükmî Olarak Şehvetin Tatmin Edilmesi Orucu 

Bozar. Bunun Tersi Yani Şeklî ve Hükmî Olarak Şehveti Tatminden 
Kaçınmak İse Orucu Bozmaz 

Başlıkta yer verdiğimiz kural külli fıkıh kaidesi değildir. Sadece oruç 
ibadetiyle ilgili özel bir kural olarak görülebilir. Söz konusu kural şehvetin 
teskin edilmesinin orucu bozmasında bir ölçü getirmektedir. Bu ölçüye göre, 
orucun bozulması hem şeklen ve hem de hükmen şehvetin teskin edilmesi yani 
cimâ/cinsel ilişki ile irtibatlandırılmıştır. Velvâlicî, oruç ibadetinde kabul 
edilen bu ölçüye ilişkin şu meseleyi örnek olarak vermektedir.  

 
140 Muhammed Mustafa ez-Zuhayli ise, 'Kendisinden kaçınmak mümkün olmayan şeyler ma'fuvdur_affedilmiştir/   لا ام

ھنع وفعم وھف ھنع زارتحلاا نكمی ' şeklinde bir fıkıh kaidesi olarak vermektedir. Fazla bilgi için bkz. Muhammed Mustafa ez-
Zuhayli, Kitâbu'l-kavâidi'l-fıkhiyye ve tatbîkâtuhâ fi'l-mezâhibi'l-erbea, (Dımeşk: Dâru'l-fikr, 2006), 154. Kaide. 
(https://shamela.ws/book/21786/648) 

141 Mecelle, md. 17. 
142 Fazla bilgi için bkz. İbn Nüceym, el-Eşbâh ve'n-nezâir/ Hanefi Fıkhının Esasları, 240-256. 
143 Örnek için bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/218. 
144 Ayrıca bkz. Ömer Nasuhi Bilmen, Büyük İslam İlmihali, 294. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

125 

 راصف .ينعم لاو ةروص لا عامجلا دجوی مل ھنلأ ؛ھموص دسفیلا رظنو ركفت نع ينملا لزنأ اذإ
 .ملاتحلااك

Örnek: “Eğer bir kişinin oruçluyken cinsel ilişki olmadan sadece düşünme 
veya bakma sonucunda menisi gelse, bu durum onun orucunu bozmaz. Çünkü 
böyle bir durumda şehvet şeklen ve manen tatmin edilmemiştir. Bu durum 
aynen ihtilâm olma gibidir" 145  

Velvâlicî, şeklen ve hükmen cinsel ilişkinin oluşmamasını rüyada cinsel 
hazza bağlı olarak meninin gelmesini ifade eden ihtilâma146 benzetmektedir. 
Çünkü, kişinin ihtilam olması hem şeklen ve hem de manen şehvetin tatmin 
edilmesi anlamını taşımaz ve dolayısıyla oruç da bozulmamış olur.   

2.5. Hac İbadetinde Kullanılan Fıkıh Kaideleri 

Ebul-Feth el-Velvâlicî, fetva verirken abdest, namaz, zekât ve oruç 
bölümlerinde kullandığı bazı genel fıkıh kaidelerini hac ibadetinde de 
kullanmıştır. Velvâlicî'nin hac ibadetine ilişkin fetvalarında "ihtiyat, zaruret, 
çoğa tümün hükmünün verilmesi, vb." genel kurallar yer almakla birlikte hac 
ibadetine özgü kullandığı özel kurallar da bulunmaktadır. Burada sadece, 
Velvâlicî'nin hac ibadeti ile ilgili yer verdiği bazı özel kuralların neler 
olduğunu vermekle iktifa etmek istiyoruz. 

عرشّلارمأب عرشّلا قح يلع مدقم دبعلا قح .1 /Şer’î emir gereği kul hakkı şer’î hakka 
takdim edilir.147 Velvâlicî, hac ile ilgili bu kuralı, hac ile yükümlü 
olmanın şartlarından 'istitâat'ı açıklarken kullanır. Buna göre; hac 
yolculuğuna çıkacak kimsenin öncelikle gidip geri dönünceye kadar 
kendisinin ve bakmakla yükümlü olduğu kişilerin nafakasına güç 
yetirebilmesi gerekir. Çünkü, önce kulların haklarını sonra ise Allah 
hakkını yerine getirmesi esastır.  

ةءاسلإا بجوی رذع ریغ نم ةّنسلا كرت .2 /Hacda özürsüz olarak sünnetin terk 
edilmesi isâettir/şer'an kötüdür. 148 Velvâlicî, hac ibadetinde sünnet olan 
hükümler ile ilgili genel bir değerlendirme yaparak bu kuralı hatırlatır. 
Bu kurala göre, özürsüz olarak sünnetlerin terki bir isaetttir/günahkar 
olmaktır. Ancak sünnetlerin terkinin maddi bir yaptırımı/cezası da 
yoktur. 

 
145 Örnek için bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/220.  
146 İhtilamın hangi ibadetlere etki edip etmemesi ve oruca tesiri hususunda fazla bilgi için bkz. Orhan Çeker, “İhtilâm”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 21, 569-570. 
147 Örnek için bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/253. 
148 Örnek için bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/263. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

126 

 İbadetlerde fer’in asla takdimi caiz / تادابعلا يف زوجیلا لصلأا يلع عرفلا میدقت  .3
değildir.Velvâlicî, bu kuralı tavaf ile sa'y arasındaki irtibatı konu  149 

ederken kullanır. Kural gereği sa'yin tavaftan sonra yapılması gerekir, 
çünkü sa'y tavafa tabidir. Tavaf asıl, sa'y ise ferdir.150 Fer'in/tabiin aslın 
önüne geçirilmesi caiz değildir. Başlıktaki şekliyle kural tarafımızdan 
oluşturulmuştur. Velvâlicî, bu kuralı ' زوجی لا لصلاا يلع ھمیدقت   /sa'in tavafa 
takdimi caiz olmaz' sözüyle ifade eder. 

 طوش لك اذكف ریبكتلاب ةعكر لك حتتفت امكف ،ةلاصلا تاعكرك فاوطلا طاوشأ .4
ملاتسلإاب /Hacda tavafın şavtları namazın rekatları gibidir. Yani, her rekata 

tekbir ile başlandığı gibi her şavta da selamlama/istilam ile başlanır. 151 
Velvâlicî'nin bu sonuca kıyas ile ulaştığını söyleyebiliriz. Bu kıyasa 
göre; nasıl ki intikal tekbiri rekatlar arası geçişi sağlıyor ve her rekatin 
tekbir ile başlamasını sağlıyorsa istilam da şavtlar arasındaki geçişi 
sağlamakta ve yeni bir şavta başlamanın ilk adımı sayılmaktadır.152  

قافترلإا لماكتب لماكتت ةیانجلا .5 /Hacda bir fiilin cinayet/yasak sayılması için 
tam olarak gerçekleşmesi gerekir. 153 Hac ve umre için ihram 
girilmesiyle birlikte bazı şeyler yasak kapsamına girer ve bunların 
ihramlı iken işlenmesi ilmihal dilinde 'cinayetü'l-hac' olarak 
isimlendirilir. İhramlı iken işlenen cinayetin büyüklük oranına göre de 
cezasında farklılık oluşur.154 Ancak bir şeyin cinayet olarak 
görülebilmesi için yasak fiilin tam olarak gerçekleşmesi gerekir. 
Velvâlicî, hac ibadetiyle ilgili pek çok yasak fiile örnek vermekte, 
ancak bu yasağın çiğnenmiş olması için fiilin tam olarak 
gerçekleşmesine vurgu yapmaktadır. Başlıktaki kural niteliğindeki 
ifade aynıyla Velvâlicî'nin fetva eserinde yer almayıp bizim örnek 
çözümlemelerden hareketle belirlediğimiz bir ifadedir. 

SONUÇ VE ÖNERİLER 

Ebûl-Feth el-Velvâlicî'nin el-Fetâva’l-Velvâliciyye adlı eserinin ibadetler 
kısmındaki fetvalarda yer verdiği genel ve özel fıkıh kaidelerinin tespiti ve bu 
kaidelerin analizi hakkında yaptığımız bu çalışma neticesinde ulaştığımız 
sonuçları maddeler halinde aşağıdaki şekilde verebiliriz.  

 
149 Örnek için bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/294. 
150 Sa'y ve tavaf arasındaki irtibat hakkında fazla bilfi için bkz. Salim Öğüt, “Sa'y”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 36, 206-207. 
151 Örnek için bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/293, 257. 
152 Şavt hakkında fazla bilgi için bkz. Salim Öğüt, “Tavaf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2011), 40, 178-180. 
153 Örnek için bkz. el-Velvâlicî, el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 1/275, 277, 279, 280. 
154 Hac yasakları ve bunların işlenmesi durumunda cezaları hakkında fazla bilgi için bkz. Ömer Nasuhi Bilmen, Büyük 

İslam İlmihali, 394-399. 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

127 

1. Fakihler ve müftüler kendi dönemlerinin ihtiyaçlarına göre İslam dininin 
temel kaynaklarını esas alarak insanların dini problemlerini ve sorunlarını 
çözmek ve sorularını cevaplamak için fetvâ vermişlerdir. Müftüler, fetva 
verirken şer’in genel delillerinden elde edilen genel/külli ve özel fıkıh 
kaidelerinden de istifade etmeye çalışmışlardır.  

2. İslam'ın ilk dönemlerinde fıkıh kaidelerinin sözlü olarak dilden dile 
şifahi olarak aktarıldığı görülmektedir. Ancak fıkhın tedvin dönemiyle birlikte 
özellikle Hanefî mezhebinde İmam Muhammed eş-Şeybânî (ö. 189/805) 
tarafından yazılan temel altı eser ve sonrasında bu genel ve özel kaideler telif 
edilip metinleşmeye ve fıkhî çözümlemelerde kullanılmaya devam edilmiştir. 
Hanefi mezhebine mensup Kerhî (ö. 340/952) ve Debûsî (430/1039) gibi 
fakihler bu külli ilkelere ve kaidelere 'asıl' ismini vermiştir. Zaman içerisinde 
bu genel kaideler fıkıh ilmi içerisinde müstakil bir literatür halini alacak 
genişliğe ulaşmıştır. Bu literatürde telif edilen bazı eserlerde ise 'asıl' yerine 
'kaide/kavâid' adının kullanıldığı görülmektedir.  

3. " Muhtelif-muayyen olayların müşterek mahiyetini tespit eden genel 
ifade ve hüküm " içeren fıkıh kuralları veya küllî kaideler usûl ve furû 
kaideleri olmak üzere iki guruba ayrılmıştır. Bu usül ve furû kaideleri yeni 
hükümlere ulaşmak ve mezhep içerisinde yer alan hükümler arasında tutarlık 
sağlamada önemli role sahip olmuştur.  

4. Fıkıh kaidelerinin meselelerin hükmünü açıklaması ve gerekçe olarak 
kullanımı bütün mezhepler arasında yaygınlık kazanmış bir durumdur. Hatta 
her bir mezhebe müntesip fakîh ve müftünün vermiş olduğu hüküm ve 
fetvalarda mezhep içi tutarlılık bakımından da bu kaidelere ihtiyacı vardır.  

5. Fetvâ literatürünün önemli ve ilk dönem simalarından olan Ebûl-Feth el-
Velvâlicî'nin (ö. 540) bir fakîh ve müftü olarak kendi eserinde fıkhi delillerin 
yanı sıra küllî ve özel kaidelere çokça müracaat ettiği görülmektedir. 
Velvâlicî’nin "el-Fetâva’l-Velvâliciyye" adlı eserinde ibadetlerle ilgili 
fetvalarda genel ve özel fıkıh kaidelerini kullanarak fetvaları tahkik etmeye 
çalıştığını söyleyebiliriz.  

6. Velvâlicî'nin bu eseri telif edildiği zaman ve sonraki dönemlerde ilim 
çevrelerinin ilgisini çekmiş, müftülerin fetva kitabı haline gelmiş ve fıkıh 
eserlerinin yanı sıra Mecelle’nin hazırlanmasında da başvurulan güvenilir 
kaynaklar arasında yer almıştır. 

7. Bu çalışma;  Velvâlicî'nin el-Fetâva’l-Velvâliciyye adlı eserinin abdest, 
namaz, zekât, oruç ve hac bölümlerinde yer alan genel ve özel fıkıh 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

128 

kaidelerinden örneklem usulü tespiti ve analizi ile sınırlı tutulmuştur. Bu 
nedenle, çalışmada yer verilen fıkıh kaideleri eserin ibadetler bölümü ile 
ilgilidir. Ancak fıkhi bütünlük gereği ibadetler kısmında yer verilen özellikle 
genel kaidelerin eserin diğer bölümlerinde de kullanılması beklenen bir 
durumdur. 

8. Eserin ibadetler kısmında yer verilen külli, ve özel kaideler genel 
itibariyle "ihtiyat ve zaruret kaidesi, zaruretlerin kendi miktarınca takdir 
olunması, zorluk karşısında kolaylığın öncelenmesi, umûmu’l-
belvâ/kaçınılması zor olan duruma uygun hükümlerin tercih edilmesi, 
kesinliğin şüphe ile ortadan kalkmaması, mal sahibinin zekât sorumluluğu için 
öncelikle kendi ihtiyaçlarını gidermesi, kul hakkının şer'î haktan önce gelmesi, 
kaçınılması mümkün olmayan şeylerin cevazına hükmedilmesi " ve benzeri 
prensipler çerçevesinde oluşmuştur.  

9. Bir fetva kitabı olmakla birlikte el-Fetâva’l-Velvâliciyye'de, fıkıh 
eserlerinin konu sistematiği takip edilmiştir. Kitap, fetva eserlerinden farklı 
olarak 'soru' ve 'cevap' şeklinde tertip edilmemiştir. el-Fetâva’l-Velvâliciyye, 
İslam hukukunun muhtemel, öne çıkan, problem oluşturan, Hanefi mezhebi 
içerisinde farklı görüşlerin yer aldığı hususları öncelemiş ve bunların 
cevaplarını kaydetmiştir. Fetva konusu olmayan meseleler hakkında ise konu 
bütünlüğü ve sistematiği içerisinde bilgi verilmiştir. Kitap bu yönüyle yani, 
muhtemel ve problem olarak sunulan meseleleri açıklığa kavuşturmak 
açısından fetva kitabı; fıkıh konularının kendine has sistematik ve bütünlük 
içerisinde ele alınması açısından da bir fıkıh eseri görünümündedir. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

129 

KAYNAKÇA 

Abdi Abbas, İsmail, Mebâdiü İlmi’l-Kavâidi’l-Fıkhiyye. www. alukah. net, (Erişim Tarihi: 
07.01.2020 ). 

almaany.com/ar/dict/ar-ar/ ةدعاق / 
Akman, Ahmet. "Ali Haydar Efendi’de Vâkıfın Şartları (Şart-ı Vâkıf)", Selçuk Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Dergisi, C. 26, S. 3, 2018. 
Apaydın, H. Yunus. İslam Hukuk Usulü. (Ankara: Bilimsel Araştırma Yayınları, 2018), 6. baskı.  
Apaydın, H. Yunus. "Klasik Fıkıh Usulünün Yapısı ve İşlevi", İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi, 

sayı:1, 2003. 
Apaydın, H. Yunus. İslam Hukuk Usulü. Bilay Yayınları, Ankara-2018, 6. Baskı. 
Atar, Fahrettin. 'Âmel-i kesîr', Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, gözden geçirilmiş 2. basım 

ek-1. cilt (Ankara: TDV Yayınları, 2020). 
Aydın, Mehmet Âkif. " Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(Ankara: TDV Yayınları, 2003). 
Baktır, Mustafa. "Kaide", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2001). 
Baktır, Mustafa. "Umûmu'l-belvâ", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2012). 
Bilmen, Ömer Nasuhi. Büyük İslam İlmihali, (İstanbul: Bilmen Basım ve Yayınevi, 1990). 
Buhârî, Muhammed b. İsmail. Sahîh-i Buhârî. thk; Mustafa Dib el-Buga, (Dımaşk: Daru İbn Kesir, 

bs.5, 1414/1993).  
Bornu, Ebu’l-Haris Muhammed Sıdkî b. Ahmed. Mevsû’atü’l kavâdi’l fıkhiyye. (Beyrut: Risâla, 

2003). 
Çeker, Orhan. “İhtilâm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 

2000).  
Çeker, Orhan. 'Havâic-i asliyye', Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1997). 
Çavuşismail, Hilal. Hanefî Kaynaklarına Göre Gâlibiyet İlkesinin Fıkhî Açıdan Değerlendirilmesi 

ve Fürû-ı Fıkıhtaki Yeri, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Uludağ Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Bursa-2018. 

Debûsî, Ubeydullah Amr b. İsa ed-. Tesîsü’n-nazar. thk, Mustafa el-Kabbânî, (Beyrut: Dârü İbn 
Zeydun, bt.). 

Debûsî, Ebu Zeyd ed-. Mukayeseli İslam Hukuk Düşüncesinin Temelleri, çev. Ferhat Koca, (Ankara: 
Ankara Okulu Yayınları, 2002). 

Demir, Abdullah. “Külli Kaideler Ekolü”. Erzincan Binali Yıldırım Üniversitesi Hukuk Fakültesi 
Dergisi, c. XI, sy. 1-2, 2007, ss. 129-148. 

Demir, Abdullah. “Fıkıh Usulü Kaideleri”. Erzincan Binali Yıldırım Üniversitesi Hukuk Fakültesi 
Dergisi, XII, sy. 1-2 (Erzincan: Haziran 2008), 17-30. 

Dönmez, İbrahim Kâfi. "Fıkıh Usulünün İşlevi ve İctihad Yöntemleri Hakkında Genel Bir 
Değerlendirme", Fıkıh Usulü İncelemeleri, (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2018) 2. 
Basım. 

Erkal, Mehmet. 'Zekât', Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013).  
Erkal, Mehmet. 'Nisab', Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2007). 
Erkal, Mehmet. 'Öşür', Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2007). 
Erdoğan, Mehmet. 'Zâbıta', Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2005). 
Erdoğan, Mehmet. "Âdet", Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, (İstanbul: Ensar Neşriyat,2005),  
Erdoğan, Mehmet. 'Arşın' ve ' Havz-ı kebîr', Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, (İstanbul: Ensar 

Neşriyat,2005). 
Erdoğan, Mehmet. "İhtiyât", Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, (İstanbul: Ensar Neşriyat,2005). 
Hintli, Ali el-Muttakî. Kenzü’l-ʿummâl fî Süneni’l-aḳvâl ve’l-efʿâl. thk; Mahmud Ömer Meyati. 

(Beyrut: Darü'l-Kütübi'l-İlmiyye, 2010). 
İbn Ebî Şeybe, Ebû Bekr Abdullāh b. Muhammed. el-Muṣannef fi’l-eḥâdîs̱ ve’l-âs̱âr. thk.  

Muhammed Abdusselâm Şâhin. Beyrut: Darü'l-Kütübi'l-İlmiyye, 2017.   
İbn Manzur, Ebü’l-Fadl, Cemalüddin Muhammed b. Mükerrem. Lisanül- Arab. (Beyrut: Dârü Sâdır, 

bs.3, 1414). 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

130 

İbn Nuceym, Sirâcuddîn Ömer b. İbrahim b. Muhammed el-Mısrî. en-Nehru'l-fâʾik Şerhu Kenzü’d-
dekaik, thk. Ahmed İzzu İnaye, (Beyrut: Darü'l Kütübi'l İlmiyye, 2002). 

İbn Nüceym, el-Eşbâh ve'n-nezâir/ Hanefi Fıkhının Esasları, çeviri ve eleştirmeli metin. Osman 
Bayder, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Başkanlığı Yayınları, 2022. 

İbn Nüceym, el-Fevâʾidü’z-Zeyniyye fî meẕhebi’l-Ḥanefiyye, nşr. Ebu Ubeyde Meşhur b. Hasan Â l-
i Süleyman, (Dâru İbn Cevziyye, trs.), 1-206 

İbn Nüceym, er-Resâilu'z-Zeyniyye fî mezhebi'l-Hanefiyye, tahkik. Muhammed Ahmed Serâc, Ali 
Cuma Muhammed, (Kahire: Dâru's-selâm, 1998-1999). 

İzmirli, İsmail Hakkı. Tartışmalar Bilimi(İlm-i Hilaf), notları ekleyerek sadeleştiren: Ali Duman, 
(Malatya: Kubbealtı Yayıncılık, 2001). 

Karâfî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân el-Mısrî el-. Envârü’l-burûḳ fî 
envâʾi’l-furûk, (Beyrut: Dâru'l-ma'rife, ts.). 

Karaman, Hayreddin. 'Âdet', Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
1988). 

Kaya, Eyyüp Said. "zâhirü’r-rivâye", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 2013). 

Kızılkaya, Necmettin. Kâsânî'nin Bedâyi‘ İsimli Eserinde Kavâid'in Yeri, Yayımlanmamış Yüksek 
Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İlâhiyat Anabilim Dalı, 
(İstanbul:2005). 

Kızılkaya, Necmettin. Hanefî Mezhebinde Kavâ‘id İlmi ve Gelişimi, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 
Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri, (Konya: 2011). 

Koca, Ferhat. " el-Fetâva’l-Velvâliciyye", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 1995). 

Köksal, A. Cüneyd. Fıkıh Usûlünün Mahiyeti ve Gayesi, (İstanbul: İsam Yayınları, 2008). 
Köse, Saffet. İslâm Hukukuna Giriş, (İstanbul: Hikmetevi Yayınları, 2012). 
Malik b. Enes. Muvatta, tahkik. Beşşar Avad Mahmud ve Mahmud Muhammed Halil, (Beyrut: 

Müessesetü'r-risale, 1991). 
Mutçalı, Serdar. Arapça-Türkçe Sözlük, (İstanbul: Dağarcık Yayınları, 1995). 
Öğüt, Salim. 'Saf', Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2008). 
Öğüt, Salim. “Sa'y”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2009). 
Öğüt, Salim. “Tavaf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2011). 
Özel, Ahmet. Hanefî Fıkıh Alimleri ve Diğer Mezheplerin Meşhurları, (Ankara: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 4. Baskı, 2014). 
Özen, Şükrü. " el-Furûk", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1996). 
Pezdevî, Ebü’l-Hasen Ebü’l-Usr Fahrü’l-İslâm Ali b. Muhammed b. el-Hüseyn b. Abdilkerîm (en-

Nesefî, Ebî Hafs Necmüddîn Ömer). Usûlü’l-Pezdevî me’a mâ yelihî Usûlu’l Kerhî, (Mir 
Muhammad Kütüphane Karaçî, Pakistan, bt.) 

Râğib, Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal el-İsfahânî. el-Müfredât fî garîbi'l- 
Kur'ân, (İstanbul: Darü'l Marife, Seyda Yayınları, 2014).   

Sarı, Mevlüt. Arapça-Türkçe Lügat, (İstanbul: Bahar Yayınları, 1982). 
Sekafî, Muhammed b. Şedîd es-. “el-Külliyyâtü’l-fıkhıyye mine'l-Fetâvâ'l-Velvâliciyye fi'l-Fıkhi'l-

Hanefî”, Mecelletü Külliyyeti'ş-Şerîa ve'l-Kânûn, (yıl: 2017, cilt:19, sayı:3).   
Suyûtî, Celalüddin Abdurrahman es-. el-Eşbâh ve'n-nezâir fî kavâidi ve furûi fıkhi'ş-Şâfiî, (Riyad: 

Mektebetü Nezâr Mustafa el-Bâz, 1997), 2. Baskı. 
Şener, Mehmet. 'İ‘tikâf', Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001). 
Taş, Aydın. "Şeybânî, Muhammed b. Hasan", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2010). 
Temizkan, Ahmet. Fıkıh Külli Kaideler, Ders Notları, (Kayseri: 2019). 
Uzun, Yakup. Kur'an’ın İsimleri Bağlamında Kur'an Okuma, Ed. Ömer Özbek, İstanbul: Fecr 

Yayınları, 2023, 158-171. 
Velvâlicî, Ebü’l-Feth Zahirüddin Abdürreşîd b. Ebî Hanife b. Abdirrezzak el-Hanefî. el-Fetâva’l-

Velvâliciyye, tahkik. Mikdad b. Musa Feryevî. (Beyrut: Darü'l Kütübi'l-İlmiyye, 2003). 
Yaman, Ahmet. "Fıkıh Usûlü İşlevini Tamamladı mı?", Marmara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi 

Dergisi, Cilt-Sayı 57,  Aralık 2019. 
Yaman, Ahmet. "Bir Kavram Olarak “Fıkıh Kâideleri” ya da İslam Hukukunun Genel İlkeleri", 

Marife, yıl:1, sayı:1, (Konya: 2001). 



TEFSİR, KIRAAT VE FIKIH ARAŞTIRMALARI: KLASİK VE MODERN YAKLAŞIMLAR 

 
 

131 

Yavuz, Yunus Vehbi. İslâmda Zekât Müessesesi, İlaveli ikinci baskı, (İstanbul: Otağ Matbaası, 
1975). 

Yıldırım, Mustafa. Mecelle’nin Külli Kaideleri, (İzmir: İzmir İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2. 
bs., 2009). 

Zebîdî, Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ el-Hüseynî. Tâcü’l-Arûs, (el-Mektebetü'ş-Şâmile, 1431).  
Zekiyyüddin Şâban, Usûlü'l-fıkhi'l-İslâmî, Dâru'l-Kitâbi'l-Câmiî, Kahire. 
Zekiyyüddîn Şa'ban. İslâm Hukuk İlminin Esasları, trc. İbrahim Kâfi Dönmez, (Ankara:Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 1990).  
Zerkâ, Ahmed Muhammed, Şerḥu’l-kavâʿidi’l-fıḳhiyye, thk; Abdüssettâr Ebû Gudde. (Dımaşk: 

Daru’l Kalem, bs.2, 1409/1989). 
Zuhayli, Muhammed Mustafa. Kitâbu'l-kavâidi'l-fıkhiyye ve tatbîkâtuhâ fi'l-mezâhibi'l-erbea, 

(Dımeşk: Dâru'l-fikr, 2006), 154. Kaide. (https://shamela.ws/book/21786/648)  


